rtigny

Ville de Ma

INDE au Manoir de la

8

A

R
X ot

I i o i

b 3

N

)

Ly ¥
35
A i

5

%







SHINE S_HIVKN ET SA MERE, SANTHAMMA, MAI 2018
> AROLLA VALAIS, SUISSE

COUV-ERTURE : JIVYA SOMA MASHE FISHNET 2009
W ACRYLIQUE ET BOUSE DE VACHE SUR TOILE 167X148 CM
[ -
OLLECTION FONDATION CARTIER POUR L'ART CONTEMPORAIN PARIS - o




8 (=)
AN
AARTS

SN

2@,.:.# g

2 |

,

o




(- T rememmes = 77—
e S —

| |




JIVYA SOMA MASHE

=






MAYANK KUMAR SHYAM, PUHSPA KUMARI, MAYANK KUMAR SHYAM




——







PUSHPA KUMARI, MAYANK KUMAR SHYAM







SHINE SHIVAN







SHINE SHIVAN




\‘.5%




HILL KORWA, SHINE SHIVAN







ERLLEr NS
M TAETIE h e JH AN TR B
j ‘“;,»',,4,.,,_-‘.“&:‘.‘,«“
| FIA Gege 3 by A LE P
I !-"p:h'i"”“",&?ﬂ”:-w
i}_q_,””,.,vvrn,sz > “a
| a2l b ¥V LT gl
LA R
|. LTt PR E Flat
P L PR S e
; “:««".;‘ G B
Al ﬂt:‘}tkr'\’le-;’ 3
r"!'ft" + * :

naT?

Ll TR S
LR ./ = § [ ¥}
3 Twie i - e
¥ e r “ i — —, — ~ - -
S s —

3
v
3
by
&

SHINE SHIVAN, HILL KORWA




SHINE SHIVAN
















Inde a Martigny

« En Inde, le monde rural et le monde urbain ont toujours vécu cote a cote, dans

une contamination et une fertilisation réciproques. » (Francesco Clemente, 2013)

L’exposition Inde au Manoir de Martigny regroupe une centaine de pieces
provenant du monde rural. Leurs auteurs sont principalement issus de
communautés tribales. Aux cotés de ces ceuvres exposees, le Manoir de Martigny
invite deux jeunes artistes provenant du monde urbain, formés par les écoles d’art

de Vadodara et de Delhi, a créer in situ.

La fertilisation évoquée par Clemente a permis aux artistes modernes indiens

de s’émanciper du post-colonialisme. Dés I'indépendance, en 1947, les premiers
mouvements d’art moderne voient le jour. Les artistes indiens vont s’inspirer
notamment des arts populaires et tribaux indiens pour renouer avec leurs racines
tout comme les cubistes se sont tournés vers I'Afrique pour sortir

de 'académisme ambiant.

Si les débuts de I'art moderne en Europe comme en Inde montrent une inspiration
des arts populaires et tribaux, il faudra attendre 1989 pour qu’une exposition
majeure reconnaisse les auteurs de ces sources d’inspiration comme des artistes
contemporains a part entiere. Magiciens de la terre, au Centre Pompidou

et a la Grande halle de La Villette, sera cette exposition historique, premiere

en son genre a ouvrir notre regard sur la diversité culturelle de notre monde.

L’art contemporain n’est plus uniquement issu des avant-gardes occidentales
mais peut aussi germer dans des communautés allant jusqu’a totalement ignorer

I'histoire de I'art occidental.

Particulierement impressionné par le concept d’altérité que mettait en scene
cette exposition, et déja sensibilisé a cet esprit de pluralité par mon engagement
(en tant que critique d’art et commissaire d’exposition) auprés de la Figuration
Libre et de I'Art modeste (deux termes qui évoquent sans autre discours mes
prédispositions), je partais vivre de 1996 a 1999 en Inde a la découverte de ces
arts vierges d’influence occidentale. Fréquentant assidiment la bibliotheque

de I'Ecole Frangaise d’Extréme-Orient de Pondichéry, je découvrais que cette

problématique était au coeur de la politique indienne des les années 1970.

JANGARH SINGH SHYAM 1999 ACRYLIQUE SUR PAPIER 188X122 CM (DETAIL)
COLLECTION FONDATION CARTIER PARIS



U

\\‘1{\‘]5 ] 25 N G\\\

. R NN
Ve, 5 },ég‘,af ‘4‘.'-‘ N}
“4"

O

o Y )
AL S
b4
el

..\

VS
W s

A

Oy




Sous l'influence de Pupul Jayakar, ministre de la culture d’Indira Gandhi,

le gouvernement indien, dans le prolongement des idées égalitaires du Mahatma
Gandhi, prit la décision de remettre aux grandes figures de I'art tribal les mémes
National Awards que ceux qui sont remis aux grands noms de I'art moderne.
Ainsi Jivya Soma Mashe, le [égendaire artiste de la tribu warli, a recu son premier

National Award des mains d’Indira Gandhi en 1976.

En Occident, quand on pense a I'Inde vient généralement a I'esprit le kistch des
divinités du panthéon hindou. On ignore le plus souvent que 8% de la population
est d’origine tribale, soit plus de 100 millions d’invidus répartis sur plus de 10%
du territoire. Ce sont les Adivasi, littéralement les premiers habitants. Ce sont les
peuples aborigenes de I'Inde. Originellement animistes, ils n'ont rien a voir avec

I’hindouisme et sont, de fait, hors-castes.

Jusqgu’aux années 1970, les pratiques artistiques de ces tribus étaient méconnues
méme en Inde si ce n'est par quelques ethnologues et aventuriers.

Ce sont des arts rituels et éphémeres pratiqués essentiellement sur les sols

et murs des maisons. Conscient gu'’ils sont en voie de disparition ou de mutation,
le gouvernement indien envoie des émissaires — le plus souvent des artistes —
repérer dans ces communautés les individus les plus talentueux.

Auprés de ceux-ci, ils introduisent des supports durables, le papier et la toile,
pour pouvoir les conserver et les faire connaitre en les exposant dans les
métropoles indiennes et a I'étranger. Ainsi sont découverts les figures historiques,

Bhuri Bai et Ladoo Bai, Chano Devi, Jangarh Singh Shyam et Jivya Soma Mashe.

L’exposition Inde au Manoir de Martigny met I'accent sur les artistes d’origine
rurale que j'ai eu le plaisir de rencontrer et de montrer notamment au Musée

des Arts Décoratifs (Expéditions Indiennes Paris 1998), a la Halle Saint-Pierre
(Nek Chand — Jivya Soma Mashe Paris 2007) et a la Fondation Cartier (Histoires
de voir Paris 2011). Elle compléte notre regard sur I'art contemporain indien déja
éveillé par les multiples expositions, de Paris a Londres, de New York a Tokyo,
dédiées a sa seule scene contemporaine urbaine et a ses stars mondialement

connues comme Subodh Gupta et Bharti Kher.

L’Inde nous surprend par son exaltante capacité a nous proposer simultanément
le meilleur des arts contemporains issus des cultures dominantes et minoritaires,

globales et locales, urbaines et rurales.

L’Inde, comme l'art contemporain, est plurielle.

Hervé Perdriolle

MAYUR & TUSHAR VAYEDA 2017 STORY OF BLIND PRAYER ACRYLIQUE ET BOUSE DE VACHE SUR TOILE
85X54.5 CM (DETAIL) COLLECTION PRIVEE PARIS






BHURI BAI
NEE DANS LES ANNEES 1960
DANS LE MADYA PRADESH

Née dans les annés 1960, Bhuri Bai a

fait ses premieres peintures murales

des I'age de dix ans dans son village du
district de Jahuba, a la limite du Madhya
Pradesh et du Gujarat. C'est en s’installant
a Bhopal pour trouver du travail qu’elle
rencontre Jagdish Swaminathan, grande
figure de I'art moderne indien, théoricien
et cofondateur du Bharat Bhavan, seul
musée a mettre sur un pied d’égalité art
contemporain rural et urbain. Bhuri Bai a
été I'une des toutes premieres femmes

de sa tribu a peindre sur papier et sur
toile. Les formes créées par Bhuri Bai ont
cette particularité de sembiler flotter dans
'espace, comme en état d’apesanteur.
Faites d’aplats de couleurs vives
semblables a des papiers découpés, ces
formes molles sont constellées de points
de couleurs, non pas bord a bord, comme
ceux des aborigenes d’Australie, mais
épars. Les points, de couleurs franches
eux aussi, se dispersent sur ces aplats.
Points d’ancrage, de lumiere, ou encore,
et tout a la fois, d'énergie, ils apportent
une efficacité visuelle paradoxalement a
la fois puissante et évanescente. Bhuri Bai
a été invitée, avec Jangarh Singh Shyam,
en Australie ou elle a réalisé des ceuvres
en compagnie des plus grands peintres
aborigenes qui, avec elle et sans doute
d’autres peuples premiers, partagent
cette conception ancestrale selon laquelle
tout corps est composé de particules.
Bhuri Bai a participé a de nombreuses
expositions dont Freedom, a la Cima
Gallery a Calcutta en 2008, Now that the
trees have spoken, a la Pundole Gallery
de Mumbai en 2009, Autres maitres de
I'Inde, au Musée du quai Branly a Paris en
2010. Une de ses peintures est présentée
en 2007 par Sotheby’s New York lors
d’une vente au profit du futur musée d’art
moderne de Calcutta.

LADOO BAI
NEE DANS LES ANNEES 1960
DANS LE MADYA PRADESH

Ladoo Bai est née dans les années

1960 dans le district de Jhabua, Etat

du Madhya Pradesh, au cceur de I'Inde.
Comme Jangarh Singh Shyam, elle a été
découverte par Jagdish Swaminathan
lors de ses tournées de recherche a
travers les districts tribaux du Madhya
Pradesh. Sa peinture célébre la faune

et la flore a travers un enchevétrement
de représentations aux couleurs vives,
manifestations de I'énergie primale.
L’étre humain apparait dans ses tableaux
comme en transe, participant a une
danse cosmique. Les sujets s’inscrivent
sur la toile comme les interprétes

d’un opéra, d'une ode a la nature.
L’anthropomorphisme fait de 'homme

un animal, de I'animal un végétal.

L’effet de son orchestration picturale
communique une plénitude, celle du
pouvoir de régénération. « Ladoo Bai se
complait dans une asymétrie dynamique
entre certains détails raffinés et d’autres
délibérément laissés inachevés, en friche,
en devenir », écrit Ranjit Hoskote dans
Now that the trees have spoken (Pundole
Art Gallery, Mumbai, 2009). Beaucoup
de ses peintures sont composées autour
du théme de la danse, celle des cerfs

et des antilopes, celle des déesses,

des arbres et des serpents, des tortues
et des chasseurs. Certaines formes

qui la fascinent remontent a I'age de
pierre tardif. Des silhouettes similaires
se trouvent, par exemple, dans les
grottes Bhimbetka en Inde centrale. La
persistance de leurs représentations dans
le travail de Ladoo Bai, dérive autant
d’une continuité généalogique attribuée
a I'imagerie rituelle que de sa propre
perception des rapports actuels de
'nomme a la nature.

LADOO BAI CIRCA 1980 ACRYLIQUE SUR PAPIER 56X71 CM (DETAIL) COLLECTION ANTOINE DE GALBERT PARIS

CHANO DEVI
(1938 — 2010) JITWAPUR, BIHAR

Dans le district de Madhubani (situé

au nord de I'lnde dans I'Etat du Bihar
frontalier avec le Népal), autrefois
royaume du Mithila, existe une tradition
picturale ancestrale, le Mithila Painting.

Il s’agit d’'une pratique essentiellement
féminine qui se transmet de mere en fille.
Chaque caste a ses propres codes de
représentation. Les castes supérieures
ont été encouragées par des émissaires
du gouvernement indien a transcrire leur
art rituel et éphémere sur des supports
permanents, comme le papier, des les
années 1940. Au cours des années
1970, apparaissent pour la premiere fois
des ceuvres sur papier réalisées par les
femmes appartenant aux basses castes.
Entre 1972 et 1978, I'anthropologue
allemande Erika Moser, a visité a
plusieurs reprises le district de Madhubani
pour étudier et filmer I'artisanat et les
rituels des Dusadh, qui font partie de

la caste connue en Occident sous le
nom d’Intouchables. Moser a incité les
femmes dusadh a peindre également sur
papier. Peu au fait de la signification des
graphismes complexes utilisés par les
Kayastha et les Brahmanes, les femmes
dusadh ont commencé a s'inspirer de
leurs propres traditions. Le premier style
fut initié par Chano Devi et s’inspire

des tatouages. Ce style est depuis
connu sous le nom de Godhana (Godna
signifiant tatouage). Les peintures, alors
en grande partie composées de lignes,
de cercles concentriques remplis de
motifs s'inspirant de la flore et de la faune,
sont réalisées a 'aide d’'une plume de
bambou et d’encre noire. Chano Devi

a également réalisé de grands formats
sur papier s'inspirant des motifs utilisés
jusqu’alors sous la forme de bas-relief a
méme les murs des maisons. C’est sur
une photo ou 'on voit Chano Devi avec
Sonia Gandhi lors d’'un workshop a Delhi
que j'ai découvert pour la premiere fois
ses grands formats.



..1
5 1o

=

1

DA

Pl
£ ¢

= ¢

3

IR RS
PR 55

_ .aﬁa&_ﬁ(“




HILL KORWA
MADYA PRADESH

Apres plusieurs heures de routes et de
pistes, Swaminathan et ses amis arrivent
dans la tribu des Hill Korwa.

lls commencent a prendre des notes.
C’est alors que les villageois, a leur
grande surprise, s’emparent de leurs
feuilles de papier, de leurs stylos, crayons
et markers et se mettent spontanément

a dessiner. La ou les membres d’autres
tribus tracent le plus souvent des formes
figuratives mi-humaines, mi-animales, les
Korwa couchent sur le papier des rythmes
calligraphiques, un alphabet inconnu.
Les Korwa parlent un dialecte sans
écriture. Il faut croire que la rencontre,
lors de leurs déplacements dans les
villes avoisinantes, avec la chose

écrite a été des plus éblouissante.
Conféraient-ils a 'écriture un role magique ?
Les interprétations de ces apparentes
écritures sont multiples. « Quand ils
écrivent, je crois bien qu’ils prennent leur
crayon pour un arc. lls n'écrivent pas, en
fait - ils tirent. lls tirent des signes qui sont
des fleches », rapporte Archana dans

le catalogue de I'exposition Korwa a la
Galerie du Jour. « Ou encore il s’agirait
d’une sorte de transe. Au lieu de crier,

de chanter, de gesticuler et de danser,
comme tout bon chaman, nos Korwa,
simplement, écriraient », note

F. A. Jamme dans 'une de ses approches
du mystere korwa (in cat. expo. Korwa,
Galerie du Jour, Paris, 1997). On est
impressionné par I'aisance de ces Korwa,
hommes et femmes. L’élégance du geste,
la science du plein et du vide dans leurs
compositions, évoquent celles d’artistes
aguerris. On pense a Michaux,

a Cy Twombly...

La premiere exposition korwa est
organisée a Bhopal en 1985 par
Swaminathan. Elle donne lieu a la
publication d'un ouvrage intitulé Magical
Script. Des dessins korwa sont montrés
par Franck André Jamme a la Galerie

du Jour, a Paris en 1997, et au Drawing
Center a New York en 2001.

PUSHPA KUMARI
NEE EN 1969 DANS LE BIHAR

Pushpa Kumari a grandi dans la maison
de ses grands-parents maternels,
entourée des peintures Mithila faites

par sa grand-mere, Mahasundari Devi,
une des figures historiques du Mithila
Painting. Pushpa a été envoyée des

son plus jeune age a la maison de sa
grand-mere pour lui tenir compagnie. Sa
meére et ses soeurs vivaient a proximité
dans le village ancestral de son pére.

La disparition brutale de son pere a été
un tournant dans la vie de Pushpa. Bien
qgu’étant encore enfant, elle se sentait
responsable de ses soeurs, et s’acquittait
de sa tache de bon gré. Pushpa se mit
tres tot au dessin et bénéficia d’'un certain
succes qui lui permit rapidement de vivre
de son art. Ses premiéres inspirations
viennent de I'observation quotidienne des
ceuvres de sa grand-mere alliant maitrise
et sensibilité. Pushpa Kumari illustre a
quel point sa culture reste vivante : loin
de se satisfaire des seuls sujets sacrés
traditionnellement représentés, elle y
integre une sensibilité distincte et des
themes personnels. Pushpa développe
une tradition séculaire par son propre
idéal esthétique. Sa maitrise graphique
s’apparente a celle des plus grandes
artistes de sa région, et les dépasse
parfois pour atteindre les rivages d’'une
liberté d’expression rendue accessible
par son unique talent.

Pour Pushpa, le dessin représente un
refuge, un espace de silence sacré.
Seule la folie ou la sagesse peut atteindre
I'intensité obsessionnelle des dessins

de Pushpa qui requiérent des heures de
travail. Elle a une vision hors du commun,
un don unique pour raconter des histoires
a travers son art, qui, malgré les barrieres
géographiques ou culturelles, touche

la sensibilité de chacun (texte d’apres
Minhazz Majumdar, Raw Vision, printemps
2006).

PUSHPA KUMARI LINGA 2004 ENCRE SUR PAPIER 76X56 CM COLLECTION ADAMSBAUM PARIS

JIVYA SOMA MASHE
(1934-2018) MAHARASHTRA

L’histoire de Jivya Soma Mashe est
singuliere. Abandonné par sa famille

deés son plus jeune age, il s'enferme

dans un mutisme total. Son unique

facon de s’exprimer est le dessin. Cette
pratique quotidienne d’un art jusqu’alors
exclusivement éphémere et pratiqué aux
seules occasions des rites warli, attire
I'attention des premiers émissaires du
gouvernement, chargés de conserver et
promouvoir I'art des Warli. Son talent est
trés vite remarqué au niveau national.

Il recoit des 1976 les plus importantes
récompenses artistiques du pays.

De cette période de repli sur lui-méme,
Jivya Soma Mashe semble avoir conservé
un imaginaire et surtout une sensibilité
exceptionnelle. Lorsqu’on regarde
attentivement les peintures de Jivya Soma
Mashe, on est particulierement frappé
par le mouvement, la qualité du détail,

la légéreté et, dans un méme temps, la
précision du trait. L’hésitation n’existe

pas dans I'ceuvre de Jivya Soma Mashe.
L’artiste va directement a I'essentiel, tant
dans le dessin que dans la composition,
avec la simplicité de I'évidence, de
I'ingénu, du naturel. Chaque détail de ses
peintures en est le ttmoignage. Le trait, la
ligne et les points foisonnent, fourmillent
sur la toile, vibrent et s’agencent au gré
de compositions habiles qui, elles-mémes,
renforcent la vibration de I'ensemble.

Le détail et la composition générale de
I'oeuvre sont, I'un et 'autre, au service du
mouvement.

Il'y a les étres humains, les oiseaux, les
animaux, les insectes, etc. Jour et nuit, il y
a du mouvement. La vie est mouvement.
Par ces propos, Jivya Soma Mashe, décrit
le sentiment profond qui anime I'ame
warli.






SHINE SHIVAN
NE EN 1981 DANS LE KERALA

Aprés des études d’art a Agra et a New
Delhi, Shine Shivan montre son travail

au Khoj Studio, espace alternatif d’art
contemporain a New Delhi. Son premier
solo show, Sperm Weaver, a lieu en 2009
a la galerie Maskara de Mumbai. Deux
formes s’y font face comme deux lingas
dressés au centre du vaste espace post
industriel de la galerie. Ces étranges
lingas, semblables a une ogive coupée
en deux et plantée dans le sol, ont été
réalisés a 'aide de bouse de vache et de
terre séchée.

On a pu voir pour la premiere fois en
France en 2011 une ceuvre de Shine
Shivan dans I'exposition (M)other India a
la galerie du Jour/Agnes B. a Paris.

Le travail de Shine Shivan est multiforme,
il utilise la sculpture, 'installation, la vidéo,
la photo, la performance... Son style
convoque aussi bien le ready made que
I'art tribal. La série de dessins Glimpse
of Thirstmontré au YIA en 2013 par la
galerie Hervé Perdriolle a été réalisée
avec une épine de cactus, en guise

de plume, et du poison (du venin de
cobra), en guise d’encre. Shine explore la
sexualité a travers le prisme, esthétique
et existentiel, d’un sous-continent écartelé
entre la libre expression des sculptures
érotiques des temples de Khajuraho et la
récurrente censure des maoeurs, imposée
dans la vie comme dans l'art, au nom de
la religion. Le concept de genre est au
centre de ses préoccupations.

La notion de féminin et masculin dépasse
la seule sexualité pour embrasser les
mythes et les |égendes. Dans son

ceuvre, autobiographie et histoire de

I'art se croisent imperceptiblement en
d’incessants allers-retours.

Shine Shivan a été nominé en 2013 pour
le Skoda Prize, I'équivalent du prix Marcel
Duchamp en Inde.

JANGARH SINGH SHYAM
(1960 MADYA PRADESH - 2001 JAPON)

Jangarh Singh Shyam fait partie de la
tribu des Gond située dans le Madya
Pradesh. Dans I'intention de monter une
collection d’art tribal a Bhopal, un collectif
indien, mené par Jagdish Swaminathan,
entreprit dans les années 1980 un
voyage d’étude. Au cours de leur visite
dans le Mandla District, les murs peints
d’une maison retinrent leur attention. lls
s’enquirent du nom de l'auteur de ces
peintures et rencontrérent alors pour la
premiére fois Jangarh Singh Syam. lls
linviterent a Bhopal afin de réaliser une
série d'ceuvres sur papier et sur toile

aujourd’hui conservées au Bharat Bhavan.

Mort a 'age de 41 ans, Jangarh Singh
Shyam laisse derriere lui une ceuvre
particulierement dense. De ses premiers
travaux de facture extrémement brute a
ses dernieres ceuvres particulierement
raffinées, son parcours témoigne d’une
créativité exceptionnelle. Au début des
années 1980, ses premieres grandes
oeuvres sur papier laissent apparaitre
des formes d’'une grande expressivité et
simplicité. Les divinités Gond, peintes
par Jangarh Singh Shyam, s’offrent a
notre regard frontalement, debout, bras
et jambes écartés, elles se tiennent

face a nous, et, comme des masques,
nous défient. Ces formes sont celles

de silhouettes semblables a de grands
papiers découpés. Ces apparitions

sont faites d’aplats de couleurs vives
soit hachurés, soit constellés de points.
Comme le montre I'exposition Autres
maitres de I'Inde organisée par le Musée
du quai Branly en 2010, les grands
papiers de la fin des années 1980 et

du début 1990, issus de la collection
Poddar, révelent une évolution vers

un foisonnement de couleurs que I'on
pourrait qualifier de psychédélique, de
visions hallucinatoires, celles résultant de
la transe, d’'un univers ou la nature, les
animaux, les étres humains et les esprits
s’entremélent indiciblement pour faire
partie d'un tout, un all-over animiste.

SHINE SHIVAN PHALLIC PHOBIA 2013 ACRYLIQUE SUR PAPIER 273X141 CM COLLECTION PRIVEE PARIS

MAYANK KUMAR SHYAM
NE EN 1987 DANS LE MADYA PRADESH

Mayank Kumar Shyam est le fils du
célébre peintre Jangarh Singh Shyam
(1960 - 2001). Mayank expose pour la
premiéere fois a Calcutta a I'age de 19
ans. Né en 1987, Mayank est I'un des
rares peintres Gond a s’affranchir d’'une
inspiration exclusivement liée a ses
racines. Son art crée une passerelle
entre tradition et innovation. Ses ceuvres
sur papier et sur toile expriment une
vision personnelle. Les formes font

appel a la géométrie. Nombre de ses
papiers ont comme sujet des insectes.
L’araignée y est omniprésente. Son corps
symétrique déploie ses membres en une
géométrie parfaite. Un effet de miroir

que l'on retrouve dans les dessins de
Mayank. L’aléatoire vient graphiquement
et poétiquement perturber cet ordre
apparent. Par exemple, le corps de
I’araignée se voit prolongé d’'une double
queue de lézard. L'une partant vers le
haut, I'autre, par un effet d’inversion, vers
le bas, de la méme maniére que sont
opposeées les figures d’un jeu de cartes.
On pense aux dessins de M. C. Escher
qui, par un jeu subtil de perspectives
contrariées met le regard en abime. Les
fonds, travaillés au rotring, sont constellés
de hachures et de points. Ils évoquent
I'air, 'eau, mais aussi I'indicible, le réve,
la nuit. Autre sujet récurrent dans cette
ceuvre naissante, celui de I'arbre. Mayank
associe I'arbre a la femme. Les arbres de
Mayank ont des seins, un sexe, un sexe
féminin au dessin semblable a la fourche
de deux branches naissantes.

Le banian de I'lnde est une espéce
voisine du figuier. Il peut se développer
en arbre géant dont les racines s’élancent
dans les airs. On les retrouve dans les
dessins de Mayank. Leurs terminaisons
arrondies ont quelque chose de sexuel.
Gouttes de lait ou de sperme, elles restent
suspendues dans I'espace comme les
tubes alourdis d’épices d’Ernesto Neto.






TANTRA PAINTINGS
GUJARAT ET RAJASTHAN

Les peintures tantriques abstraites

du Rajasthan, avant tout supports de
méditation, sont en fait des merveilles

de formes et de couleurs. Lumineuses,
simples et extraordinairement présentes,
elles faisaient elles aussi partie de
I'exposition Magiciens de la terre et ont
plus tard conquis les amateurs outre-
Atlantique, notamment au Drawing Center
de New York en 2004.

Alors gu’elles invoquent la cosmologie
hautement symbolique du tantra hindou,
ces peintures contemporaines anonymes
du Rajasthan ne ressemblent pas aux
courants plus familiers de I'art tantrique.
Les premieres traces de ces peintures ont
été trouvées dans des traités tantriques
datant du XVlle siécle.

Ensuite, progressivement, les images ont
été retirées des livres, pour pouvoir étre

« travaillées » plus facilement - méditées,
séparément des textes. Les peintures
utilisées sont toujours des peintures a
'eau : gouache, aquarelle, sur un support
papier un peu ancien. Les pieces sont
épinglées au mur pour étre méditées en
privé. Possédant de troublantes affinités
avec les ceuvres abstraites du 20e
siecle, les peintures ont aussi une beauté
magnétique qui incite a une attention
particuliere, méme chez le non-initié.
Fideles a I'esprit tantrique, il semble que
la signification et le symbolisme des
dessins ne soient pas figés. Cependant,
des principes directeurs transcendant
cette tradition spécifique furent codifiés

il y a longtemps et sont donc aisément
reconnaissables : par exemple, les
formes ovoides représentent le linga

(par conséquent Shiva), les spirales
donnent une forme a I'énergie, n'importe
quel ensemble de trois éléments peut
représenter les trois gunas et la couleur
bleue symbolise le ciel pur de la
conscience.

De « Tantra Song » par Franck André
Jamme, Editeur Siglio, Los Angeles 2011.

TUSHAR & MAYUR VAYEDA
MAHARASHTRA

Tushar et Mayur Vayeda sont deux freres
nés dans la tribu Warli. L'un est né en
1992, 'autre en 1987. Leur grand-pere a
fondé la premiere école dans leur village
de Ganjad (Maharashtra, Inde). Leur mére
est enseignante. Tous deux ont fait des
études supérieures a Mumbai. L’'un de
management, I'autre de multi-média. Au
terme de leurs études, les deux fréres
décident de quitter la mégapole pour
revenir sur leur terre natale et participer

a la vitalisation de leur propre culture. lls
se remettent au dessin qu'ils pratiquaient
quotidiennement avec les autres enfants
de leur village. Leur approche artistique
les amene a consacrer la majorité de leur
temps a la réalisation de murs peints pour
des ONG dans les milieux scolaires en
Inde, mais aussi au Tibet et au Japon.
Parallelement, ils profitent du fait que

leur famille possede des terres pour
réhabiliter et sauvegarder des habitats
traditionnels. Leurs dessins conservent
cette finesse et cette sensibilité des plus
belles ceuvres Warli. lls renouvellent les
Sujets représentés autant en puisant dans
les histoires populaires que leur racontait
leur mere, que dans I'histoire de I'art. L'art
de la miniature, leur intérét pour la culture
tibétaine, leur questionnement sur notre
monde conferent a leur art le magnifique
paradoxe d’étre a la fois totalement

dans la tradition et pleinement dans les
problématiques actuelles, notamment
celle du rapport de ’lhomme a la nature.

TANTRA PAINTING JAIPUR 2012 TECHNIQUE MIXTE SUR PAPIER 30.5x24.5 CM COLLECTION PRIVEE PARIS

T. VENKANNA
NE EN 1980 DANS LE GUJARAT

T. Venkanna est le plus jeune artiste
présent dans 'exposition The Empire
Strikes Back a la Saatchi Gallery de
Londres en 2008. Pour cette exposition il
revisite deux grandes toiles du Douanier
Rousseau. L'univers naif et fantastique
du douanier Rousseau était si peu
apparenté aux recherches plastiques

de ses contemporains que son art fut
longtemps incompris. C’est ce probleme
de temporalité qui intéresse Venkanna.
En réinterprétant le dernier tableau peint
par Rousseau (Le réve, 1910), Venkanna
se représente a la place d’'une femme nue
et pose le probleme de la représentation
de la sexualité. L'Inde est connue pour
ses temples de Khajuraho, d’'un érotisme
qu’aucune autre religion n’a osé aborder.
Pourtant I'Inde moderne, dans ses régions
ou a travers la pression des extrémismes
religieux, est certainement devenue la
plus prude des grandes démocraties.
Ainsi I'un des grands peintres modernes,
MF Husain, a du s’exiler (comble de
I'ironie a Dubai) pour avoir représenté
dans le plus simple appareil des divinités
hindoues. Un jeune artiste de I'’école de
Baroda, d’ou est issu Venkanna, a été
molesté, exclu de I'école et poursuivit

en justice pour représentation du Christ
jugée obscene. L'ceuvre de Venkanna
s'affranchit de ces interdits. Elle traque,

a I'abri espéré d’'un humour caustique,
ses phantasmes, les phantasmes sexuels
les plus débridés poussant I'exagération
jusgu’au burlesque. Ce qui nous séduit
au dela de ces facéties c’est la sensibilité
plastique, la qualité artistique, l'inventivité
constante de cette ceuvre. Sa fragilité et
son assurance nous émerveillent comme
celles du funambule en équilibre sur un fil.
Son art nous séduit en ce qu’il convoque
la force instable des grandes ceuvres.
Dans les peintures exposées au Manoir
de Martigny, 'ombre de Jérbme Bosch
est omniprésente. La violence flirte avec
la folie. La pornographie cannibalise
I'érotisme.






(o = TIUYASOMA MASHE HOW. PEOPLE.S‘ GoT THEIF(’ NAMES 2001 (.DETAIL)
ACHYLIQUE ET BQUSE DE VAGHE SUR TOILE 138X230 CM COLLECTION FONDATION CAﬁTJER PARIS




Q



MAYANK KUMAR SHYAM 2009 ENCRE SUR TOILE 130.5X94CM

COLLECTION MOUNIR LETAYF PARIS

TANTRA PAINTING JAIPUR 2016 (DETAIL) TECHNIQUE MIXTE SUR PAPIER 37,5X26 CM
COLLECTION PRIVEE PARIS



BHURI BAI 1999 ACRYLIQUE SUR PAPIER 71,5X56 CM
COLLECTION PRIVEE PARIS

T. VENKANNA 2018
AQUARELLE SUR PAPIER 14X10 CM
COLLECTION DE L'ARTISTE

*
.
»
v
v
U
J
v







CHANO DEVI 1999 (DETAIL) ACRYLIQUE ET BOUSE DE VACHE SUR PAPIER 56X71 CM COLLECTION PRIVEE PARIS

SHINE SHIVAN RAM EKWAL SHAH 2014 FUSAIN SUR PAPIER 77X56 CM COLLECTION PRIVEE PARIS







BHURI BAI PHOTO ARCHIVE CIRCA 1990

SONIA GANDHI ET CHANO DEVI
PHOTO ARCHIVE DELHI CIRCA 1990

LADOO BAI
PHOTO HERVE PERDRIOLLE BHOPAL 2011

s Y R
Y PN T D
812N, & Ly

W

(1 g r= £
ey

HILL KORWA (DETAIL)
MADYA PRADESH CIRCA 1990

PUSHPA KUMARI

PHOTO HERVE PERDRIOLLE MADHUBANI 1997

JIVYA SOMA MASHE
PHOTO T. VENKANNA GANJAD 2012



SHINE SHIVAN PHOTO HERVE PERDRIOLLE JANGARH SINGH SHYAM
PONT ALEXANDRE Il PARIS 2014 PHOTO DEIDI VON SCHAEWEN PARIS 1989

MAYANK KUMAR SHYAM TANTRA PAINTING
PHOTO HERVE PERDRIOLLE BHOPAL 2011 SAGANER 2010 (DETAIL)

TUSHAR & MAYUR VAYEDA T. VENKANNA
PHOTO HERVE PERDRIOLLE GANJAD 2017 PHOTO HERVE PERDRIOLLE VADODARA 2015



.»:‘\.‘



TANTRA PAINTING UDAIPUR 2015 (DETAIL) TECHNIQUE MIXTE
SUR PAPIER 43X32,5 CM COLLECTION PRIVEE PARIS COURTESY
GALERIE JEANNE BUCHER JAEGER

SHINE SHIVAN GLIMPSE OF THIRST (#10) 2012 TISSU, JUTE, FIBRE,
BILLES, CHEVEUX ARTIFICIELS, LENTILLE DE VERRE, LATEX, BOIS
1356X76X53 CM COLLECTION PRIVEE PARIS


















O g ) G 99} 3 99

o~ g O o 0
“Qbf\g{q\ 'Dj/(ﬁr{ i Q‘%E:Q\ 9’?;990)1,, {;}5556
A ~J AW 3\) LY & > el e o)
¢ . bR N9 = e . gra g
O \QJ\{) NN A T /} -
5 Oh 3)/ Ll o e G-t %@é £d
e 20 38 IRTRT 5L
{V\ D) ..lrr\f\}\\‘)r@?ﬁ fﬁi@‘@w%} ~= é,a_g



PREVIOUS PAGES: TANTRA PAINTING NEAR UDAIPUR 2010 MIXED MEDIA ON PAPER 43X32,5 CM
COURTESY PIERRE-ALEXIS DUMAS PARIS

T. VENKANNA 2018 MIXED MEDIA ON RICE PAPER 30,5X30,5 CM ARTIST'S COLLECTION

MAYUR ET TUSHAR VAYEDA STORY OF BLIND PRAYER 2017 (DETAIL) ACRYLIC AND COW DUNG ON CANVAS
85X54.5 CM PRIVATE COLLECTION PARIS

UKHAI KORWA 1990s (DETAIL) INK ON PAPER 56X71 CM PRIVATE COLLECTION PARIS

India in Martigny

«In India, the rural world and the urban world have always lived side by side in

a mutual contamination and fertilization.» (Francesco Clemente, 2013)

The exhibition Inde at the Manoir de Martigny brings together a hundred pieces
of art from the rural world. Their authors are mainly from tribal communities.
Alongside these exhibited works, the Manoir de Martigny invites two young
artists from the urban world, trained by the art schools of Vadodara and Delhi,

to create in situ.

The fertilization evoked by Clemente has allowed the Indian modern artists to
emancipate themselves from post-colonialism. After independence in 1947 the
first movements of modern art are born. The Indian artists will draw inspiration
in particular from Indian popular and tribal arts to reconnect with their roots, just

like the Cubists have turned to Africa to get out of the ambient academicism.

If the early days of modern art in Europe as in India show an inspiration from the
popular and tribal arts, it was not until 1989 that a major exhibition recognized
the authors of these sources of inspiration as contemporary artists in their own
right. Magiciens de la terre, at the Center Pompidou and La Grande Halle de
La Villette, will be this historical exhibition, the first of its kind to open our eyes
to the cultural diversity of our world. Contemporary art is no longer linked to the
Western avant-gardes but can also germinate in communities that are unaware

of the history of Western art.

Particularly impressed by the concept of otherness explored in this exhibition,
and already sensitive to this spirit of plurality through my commitment (as an
art critic and curator) to Figuration Libre and Art Modeste (two terms that evoke
my predispositions without further discourse), | went to live from 1996 to 1999
in India to discover these arts free of Western influence. Regularly visiting the
library of the Ecole frangaise d’Extréme Orient of Pondicherry, | discovered that

this issue was at the heart of Indian politics as early as the 1970s.

LAGANNA KORWA 1990s OIL ON PAPER 152X152 CM PRIVATE COLLECTION BRUSSELS







Under the influence of Pupul Jayakar, Minister of Culture of Indira Gandhi,

the Indian authorities, in continuation of the egalitarian ideas of Mahatma Gandhi,
made the decision to present the major figures from minority cultures with

the same National Awards that were awarded to the best artists in modern art.
Thus Jivya Soma Mashe, the most famous artist from the Warli tribe, received the

country’s highest artistic awards in 1976.

In the West, when one thinks of India, generally comes to mind the kitsch of the
deities of the Hindu pantheon. It is a little known fact that 8% of the population
is of tribal origin, that is more than 100 million individuals spread over more than
10% of the territory. They are the Adivasi, literally the first inhabitants. They are
the aboriginal peoples of India. Originally animist, they have nothing to do with

Hinduism and are, in fact, out-caste.

Until the 1970s, the art practice of these communities was unknown even in

India if not by some ethnologists and adventurers. The paintings were ritual and
ephemeral and done mainly on the floors and walls of the houses.

Aware that these art forms were experiencing change and that some were risking
disappearing altogether, the Indian government decided to send emissaries

- most often artists - to identify the most talented individuals in the various
communities. They provided them with such material as paper and canvas that
would allow the works to be preserved and to be exhibited in the cities of India
and even abroad. So were discovered the historical figures, Bhuri Bai and Ladoo

Bai, Chano Devi, Jangarh Singh Shyam and Jivya Soma Mashe.

The exhibition /nde at the Manoir de Martigny focuses on the artists from rural
origin that | had the great pleasure of meeting and showing in particular at the
Musée des Arts Décoratifs (Expéditions Indiennes Paris 1998), at the Halle Saint-
Pierre (Nek Chand - Jivya Soma Mashe Paris 2007) and the Fondation Cartier
(Histoires de voir Paris 2011). It completes our view of the Indian contemporary art
already awakened by the many exhibitions, from Paris to London, from New York
to Tokyo, dedicated to its only contemporary urban scene and its world-famous

stars like Subodh Gupta and Bharti Kher.

India surprises us yet again with its thrilling ability to offer simultaneously the best
of the contemporary art produced by its dominant and secondary, global and

local, urban and rural cultures.

India, like contemporary art, is plural.

Hervé Perdriolle

SHINE SHIVAN GLIMPSE OF THIRST (#13) 2012

USED DENTURES, HUMAN HAIR, BIRD FEATHERS, LENSES, USED FABRIC, SEMI-PRECIOUS STONES,
ALUMINUM WIRES, JUTE, COCONUT THREAD 114X107X56 CM

COLLECTION VINCENT BAZIN GRENOBLE







CHANO DEVI-UNTITLED 1999 ACRYLIC AND COWDUNG ON PAPER 118X150 CM (DETAIL) PRIVATE COLLECTION PARIS . ,



BHURI BAI
BORN IN 1968 IN MADYA PRADESH

Bhuri Bai made her first wall paintings at
the age of ten in her village in the district
of Jahuba, which lies on the border
between Madhya Pradesh and Gujarat.
After moving to Bhopal to find work she
met Jagdish Swaminathan, the great
figure of modern Indian art, theoretician,
and cofounder of the Bharat Bhavan, the
only Indian museum that places rural and
urban art on equal standing. Bhuri Bai was
one of the very first women in her tribe to
paint on paper and canvas. The forms
she creates seem to float weightlessly

in space. Composed of fields of bright
colors like paper cut-outs, these supple
shapes are sprinkled with colored dots,
not closely aligned, like those of Australian
aboriginals, but sparsely scattered. The
dots, which are in primary and secondary
colors, are distributed across the colored
fields. Functioning as anchoring points,
dots of light, and, at the same time, spots
of energy, their visual effectiveness is
paradoxically both powerful and short-
lived, somewhere between intimacy and
the cosmic. These themes, which are
often seen in the work of other primitive
painters, might be considered metaphors
of the ravaging of the land, or as the
relations between man and animals, the
domestic and wild environments, nature
and the modern world. With Jangarh
Singh Shyam, Bhuri Bai was invited to
Australia where she created artworks in
the company of the greatest aboriginal
painters who share with her, and probably
with other primitive peoples, the ancestral
notion that the human body is formed

of particles. Bhuri Bai has participated

in many exhibitions, including Freedom
at the Cima Gallery in Calcutta in 2008,
Now that the Trees Have Spoken at the
Pundole Gallery in Mumbai in 2009, and
Indian Other Masters at the Musée du
quai Branly in Paris in 2010. One of her
paintings was put up for sale at Sotheby’s
New York in 2007 to raise funds for the
future modern art museum in Calcutta.

LADOO BAI
BORN IN 1950S IN MADYA PRADESH

Ladoo Bai was born in the 1950s in
Jhabua District. She was discovered by
Jagdish Swaminathan during his travels
searching for artists in the tribal areas of
Madhya Pradesh. Her paintings celebrate
the flora and fauna in a mélée of brightly
colored motifs, each a manifestation

of primal energy. The human beings

in her works appear entranced as

they participate in the cosmic dance.
The figures on the canvas are like the
characters in an opera, or reciting an
ode to nature. Anthropomorphism turns
man into an animal and animals into
plants. The impression given by the
pictorial orchestration is one of plenitude,
the power of regeneration. “Ladoo Bai
revels in a dynamic asymmetry between
details that are refined to completion,
and details deliberately left brushy and
unfinished,” wrote Ranjit Hoskote in Now
that the Trees Have Spoken (Pundole

Art Gallery, Mumbai, 2009). Many of her
works are based on the theme of the
dance: that of the deer and antelopes, that
of goddesses, trees and herons, and of
serpents, hunters, turtles, and horsemen.
Some of the forms she uses are
reminiscent of the late Stone Age. Similar
silhouettes can be seen, for example, in
Bhimbetka caves in Central India. Their
persistence in the work of Ladoo Bai is
derived as much from a genealogical
continuity attributed to ritual imagery as it
is from her perception of the relationship
between man and nature.

CHANO DEVI
(1938 — 2010) JITWAPUR, BIHAR

The district of Madhubani (on the border
with Nepal, in the state of Bihar, North
India), once the kingdom of Mithila, is the
home of an ancestral tradition known as
Mithila Painting. Performed by women,
its lore and techniques are passed down
from mother to daughter. Each caste has
its own systems of representation. The
higher castes have been encouraged by
the Indian government to transcribe their

ritual but ephemeral art on permanent
supports, such as paper, since the 1940s.
Works on paper painted by low-caste
women appeared for the first time during
the 1970s. Between 1972 and 1978

the German anthropologist Erika Moser
visited the Madhubani district on several
occasions to study and film the crafts

and rituals of the Dusadhs, who are part
of the caste known in the West as the
Untouchables. Moser encouraged the
Dusadh women to paint on paper with the
aim of generating extra income. Unfamiliar
with the complex graphical signs used

by the Kayasthas and Brahmins, the
Dusadh women took inspiration from

their own traditions and developed three
styles and techniques that are specific

to them. The first was initiated by Chano
Devi and takes tattoos as its stimulus. This
style is now known by the name godhana
(godna means tattoo). These paintings
are largely composed of lines, concentric
circles, and circles filled with motifs taken
from the flora and fauna, and are drawn
with a bamboo pen and lampblack ink.
This style was adopted by many Dusadh
women and evolved to include a range of
colors made from flowers, leaves, bark,
berries, etc. The themes of the paintings
also broadened to include scenes of
daily village life and ritual practices. The
divinities peculiar to their caste feature
alongside images of spirits deriving from
animist beliefs. In this series of works on
paper painted by Chano Devi in 1999, the
artist distinguishes herself with her unique
freedom of expression. Turning away from
a style that had been standardized by

a local demand that was at times overly
commercial, she reverted to a much

freer personal approach apparent in a
photograph of a workshop held in the
presence of Sonia Gandhi, ceaselessly
changing genre. Whether she creates
abstract motifs using balled-up cloth

as a swab, figurative motifs enclosed

in a double outline, figures reduced

to geometric shapes, or an imaginary
bestiary, all her works demonstrate a rare
talent.



=
=
=
=
=
4 =
B ¥
-
fes
-
iy

Wy

y il




HILL KORWA
MADYA PRADESH

This history of these drawings is highly
unusual. With the purpose of studying

the different tribal communities of
Madhya Pradesh, Swaminathan first sent
ethnologists, painters, and poets there in
1983. After traveling for several hours on
roads and paths, they arrived at the Hill
Korwa'’s, whereupon they began to take
notes and make sketches. To their great
surprise, the villagers grabbed their pens,
crayons, marker pens, and paper and
spontaneously began to draw.

But whereas the members of other

tribes most often produced half-human,
half-animal figures, the Korwa’s motifs
employed a rhythmical, calligraphic,

but unknown alphabet occasionally
accentuated with lines or accompanied
by images of bows and arrows. The
Korwa speak a dialect that has no written
form so the conclusion was drawn that
their encounter with written language in
neighboring towns must have struck them
forcefully. There are many interpretations
given to these apparent “writings.” “When
they write, | believe that they think that
their pencil is a bow. They don't write,
they shoot with it. They shoot signs like
arrows,” wrote Archana in the catalogue of
the Korwa exhibition at the Galerie du Jour
in Paris. “Or perhaps writing is for them a
sort of trance. Instead of crying, singing,
gesticulating, or dancing, like a shaman,
the Korwa simply write,” noted F.A.
Jamme in one of his approaches to the
Korwa mystery (in the catalogue Korwa,
Galerie du Jour, Paris, 1997). We remain
astonished by the fluent skill of the Korwa,
both men and women. The elegance of
their signs and the skill with which they
broad strokes and finely etched lines

in their compositions call to mind such
seasoned artists as Henri Michaux and Cy
Twombly. The first Korwa exhibition was
staged in Bhopal in 1985 by Swaminathan
and resulted in the publication of a book
called Magical Script. Korwa drawings
were shown at the Galerie du Jour in
1997 by Franck André Jamme and at the
Drawing Center in New York in 2001.

PUSHPA KUMARI
BORN IN 1969 IN BIHAR

Pushpa grew up in her maternal
grandparents’ home, surrounded by beau-
tiful Madhubani paintings made by her
grandmother, Maha Sundari Devi, one of
the foremost Madhubani painters of India.
Pushpa was sent to her grand-mother’s
house at a young age to keep her com-
pany while her mother and siblings lived
close by in her father’s ancestral village.
Her father’s abrupt disappearance was a
turning point in Pushpa’s life. Though still
a child, she felt responsible for bringing
her sisters up, a task she shouldered
willingly. She took to painting very early
and with such success that before long,
she was able to live from her art. Com-
bining skill and delicacy, her earliest
artistic inspiration came from watching her
grandmother. Pushpa Kumari illustrates
the point to which her culture remains
alive: far from reproducing only traditio-
nal sacred subjects, she has integrated

a distinctive sensibility and personal
themes. She develops her centuries-old
tradition through the filter of her personal
aesthetic ideal. Her graphical skills bear
a resemblance to those of the greatest ar-
tists of her region, on occasion exceeding
them to achieve a freedom of expression
made possible by her unique talent. Her
pictures, illustrating episodes from ancient
history, raise universal issues like birth
and death, or local concerns, such as the
female foeticide prevalent in India. For
Pushpa, her drawings represent a refuge,
a silent sacred space. Only madness

or wisdom can achieve the obsessional
intensity of her drawings, which require
hours of work. She is a woman of uncom-
mon vision with a unique gift for telling
tales through her art, which, regardless
of geographic or cultural barriers, touch
every heart.

Text by Minhazz Majumdar, taken from
Raw Vision, spring 2006

JIVYA SOMA MASHE
(1934-2018) MAHARASHTRA

Jivya Soma Mashe was born in the Warli
tribe, only 124 miles north of Mumbai. His
story is an unusual one. Abandoned by
his family when he was very young, he
shut himself up in complete silence and
his only method of expressing himself was
through drawing. The art he produces on
a daily basis, which until then was created
only to celebrate Warli rites and using
materials that would quickly disintegrate,
attracted the attention of the government’s
first emissaries responsible for the
conservation and promotion of Warli art.
His talent quickly drew attention in India
and he received the country’s highest
artistic awards directly from India’s most
important politicians, such as Indira
Gandhi. His work was included in the
exhibition Magiciens de la terre in Paris in
1989. From this period of withdrawal, Jivya
Soma Mashe seems to have retained

an exceptional capacity for imagination
and, above all, outstanding awareness.
When we look carefully at Jivya Soma
Mashe’s paintings, we are particularly
struck by the movement, the quality of

the details, lightness, and simultaneously
the precision of the stroke. There is no
hesitation in his works. As seen in every
detail, he goes directly to the essence

in both the design and composition with
the natural simplicity of the ingenue. The
teeming profusion of strokes, lines, and
dots on the canvas vibrate with energy,
constructing skilled compositions that
themselves reinforce the dynamism of

the whole. Both the detail and general
composition enhance the impression of
movement. There are human beings,
birds, animals, insects, etc. Day and night,
there is movement. Life is movement.

With these words, Jivya Soma Mashe
describes a perception deep in the Warli
soul.

JIVYA SOMA MASHE FISHNET 2016 ACRYLIC AND COW DUNG ON CANVAS 157x144 CM PRIVATE COLLECTION EUROPE






SHINE SHIVAN
BORN IN 1981 IN KERALA

Sperm Weaver was a promising rst

solo show for Shine Shivan. Five clusters
of provocative works made in 2009, all

of which toy with traditional notions of
masculine identity, lled the cavernous
warehouse space. Leaving the chaotic
street outside, one found a cool, dark
interior and a dream world of gender
play, manifested in a diverse array of
sculptures, photographs and video.
Shivan explicitly appropriated a female
role with his in situ construction of two
11-foot-tall dung towers (these traditional
rural forms are customarily built in India
only by women); he does the same

in his fabrication techniques, which
include crocheting, weaving and sewing.
While the actions and processes may

be feminine, the forms most often refer

to male genitalia and male sexuality:
feminizing the masculine, he also does
the reverse. Notwithstanding the strength
of Shivan’s video and photographic

work, the most innovative pieces on view
were sculptures hanging on the walls.
Just inside the entrance was Empty
Spaces between Desire and Fantasy, an
arrangement of lozenge-shaped forms
handcrafted from dried thorns, gourds,
pumpkins and cloth, and stitched together
with thread. Bristling threateningly, these
ingeniously crafted shapes invite close
scrutiny. Even more labor intensive

is Used Dicks; its dangling forms are
made from real bird nests fastidiously
covered with a woven layer of Shivan’s
mother’s hair. Shivan casts a wide net of
references: to mythology, to earthworks, to
fellow Indian artists Tejal Shah and Sheela
Gowda, certainly, and maybe to American
artists Petah Coyne and Harmony
Hammond as well. With his formal
ingenuity and charged subject matter,
Shivan will be a compelling artist to follow.
By Susan Hapgood Art in America march
2010.

MAYANK KUMAR SHYAM 2009 MOTHER TORTOISE ENCRE SUR TOILE 151X104CM COLLECTION G. BLOCH-CHAMPFORT PARIS

JANGARH SINGH SHYAM
(1960 MADYA PRADESH - 2001 JAPON)

Jangarh Singh Shyam was a member

of the Gond tribe that lived in Madhya
Pradesh. He was discovered in the 1980s
by an Indian collective led by Jagdish
Swaminathan during a study trip, the aim
of which was to create a collection of tribal
art in Bhopal. While the members of the
expedition were in Mandla District, their
attention was caught by the painted walls
of a house. They inquired about the artist
and it was thus that they met Jangarh
Singh Shyam. He was only a teenager

at the time but his painting style was
nonetheless very striking. They invited him
to Bhopal so that he could paint a series
of works on paper and canvas, a series
that is today held in Bharat Bhavan.
Jangarh Singh Shyam committed suicide
in 2001 in Japan. He left behind him a
particularly powerful and versatile oeuvre.
Exceptional creativity is the hallmark of
all his output, from his early, raw, and
expressive works to his last refined
pieces. His first large works on paper
from the start of the 1980s contain highly
expressive forms of great simplicity
redolent of primitivism. The forms hang
spontaneously in space. The Gond
divinities stand before us, their arms

and legs spread open. Like masks,

they challenge us. Their forms are like
silhouettes or large paper cut-outs

made up of fields of bright colors, some
hatched, others dotted. The overall effect
is of puppets in shadow theaters. As
demonstrated by the exhibition /ndian
Other Masters held at the Musée du quai
Branly in 2010, his large paper works
from the late 1980s and early 1990s
reveal a development in the direction of a
profusion of psychedelic colors and more
elaborated forms. Whatever technique he
used, Jangarh Singh Shyam succeeded
in creating new styles while always
respecting his fundamental aim, that of
transmitting the spirit of the Gond.

MAYANK KUMAR SHYAM
BORN IN 1987 IN MADYA PRADESH

Mayank Kumar Shyam is the son of the
famous painter Jangarh Singh Shyam
(1960s-2001). Mayank’s work was
exhibited for the first time in Calcutta
when he was nineteen years old. Mayank
is one of the rare Gond painters whose
art is not exclusively linked to his local
culture. His work comprises aspects of
innovation and Gond tradition. Produced
on paper and canvas, with forms based
on geometric patterns, it expresses his
personal vision of the world. Many of

his works on paper are of insects, while
spiders are omnipresent. The symmetry
of their bodies contributes to creating
perfect, mirror-image forms, the apparent
order of which is threatened poetically and
graphically by uncertainty: for example,
the body of a spider that extends to form
two lizard tails, one rising from the top of
the body, the other hanging downwards,
with the two opposed like the printed
images on playing cards. Similarities
exist with the drawings of M.C. Escher, in
which optical illusions are created through
playing with perspective. The grounds

of Mayank’s works, which he creates
using a Rotring pen, are patterned with
hatched lines and dots and symbolize the
air or water, or dreams and night. Another
recurrent motif in his oeuvre is that of the
tree. The banyan is an Indian species
from the family of fig trees that can grow
into a giant with roots seeking deep

soil. They are often found in Mayank’s
drawings. His trees have breasts and

a female sex apparently formed by the
fork of two young branches, and there

is also a certain sexual element present
in the rounded endings of the branches.
Perhaps drops of milk or sperm, they hang
in space like Ernesto Neto’s fabric tubes
filled with spice. Mayank’s work is highly
promising.






TANTRA PAINTINGS
GUJARAT AND RAJASTHAN

The abstract tantric paintings of
Rajasthan, above all, meditation supports,
are in fact wonders of shapes and colors.
Bright, simple and extraordinarily present,
they were also part of Magiciens de la
terre and later conquered lovers across
the Atlantic, especially at the Drawing
Center in New York in 2004. While they
invoke the highly symbolic cosmology

of Hindu Tantra, these contemporary,
anonymous paintings from Rajasthan

are unlike the more familiar strands

of Tantric Art. The progeny of hand-
written, illustrated religious treatises

from the 17th century, copied over

many generations, these paintings have
evolved into a distinct visual lexicon
used to awaken heightened states

of consciousness. Made in tempera,
gouache, and watercolor on salvaged
paper, they are pinned to the wall for

use in private meditation. Possessing
uncanny affinities with a range of 20th
century abstract art, the paintings also
have a vibratory beauty that inspires
acute attention even in the uninitiated.
True to the tantric spirit, it seems that

the precise meaning and symbolism of
the designs is not fixed. However, some
general guidelines were codified long
ago and transcend this specific tradition,
and so are readily recognizable: for
example, ovoids represent linga (hence
Shiva), spirals give a form to energy, any
set of three can depict the three gunas,
and the colour blue symbolizes the pure
sky of consciousness which contains all
phenomena and experience.

From Tantra Song by Franck André
Jamme Publisher Siglio Los Angeles 2011

TUSHAR & MAYUR VAYEDA,
MAHARASHTRA

Tushar and Mayur Vayeda are two
brothers born in the Warli tribe, one in
1987 the other in 1992. Their grandfather
founded the first school in their village

of Ganjad (Maharashtra, India) and their
mother is a teacher. Both have advanced
education in Mumbai, one in the field of
management, the other in multi-media.
After completing their studies, the two
brothers have decided to leave the
megacity to return to their homeland and
participate in the vitalization of their own
culture. They started drawing again like
they did daily with the other children of the
village. Their artistic approach leads them
to devote the majority of their time

to producing painted walls for NGOs in
school environments in India, but also in
Tibet and Japan. At the same time, they
take advantage from the fact that their
family owns land to rehabilitate traditional
habitats and develop organic farming.
Their drawings retain this fineness and
sensitivity of the most beautiful Warli
works. They renew the represented
subjects by drawing on the popular
stories told to them by their mother, but
also on art history. The art of miniature,
their interest in Tibetan culture, their
questioning on our world give to their art
the magnificent paradox of being at the
same time completely on the tradition and
fully in the current debates, mainly the
relation of man to nature.

T. VENKANNA 20118 WATERCOLOR ON PAPER 14x10 CM ARTIST COLLECTION VADODARA

T. VENKANNA
BORN IN 1980 IN GUJARAT

T. Venkanna is the youngest artist in

The Empire Strikes Back exhibition at

the Saatchi Gallery in London in 2008.
For this exhibition he revisits two large
paintings of Le Douanier Rousseau. The
naive and fantastic world of Le Douanier
Rousseau was so little related to the
plastic researches of his contemporaries
that his art was long misunderstood.
Venkanna is interested in the question

of temporality. By revisiting the last work
painted by Rousseau (Le réve, 1910),
Venkanna represents himself in the place
of a naked woman and brings up the
problem of gender representation. India
is known for its temples of Khajuraho,

an eroticism that no other religion has
dared to represent. Yet modern India,

in its regions or through the pressure of
the religious extremisms, has certainly
become the most prude of the major
democracies. Thus one of the great
modern painters, M. F. Husain, had

to go into exile (ironically in Dubai) for
having represented naked Hindu deities.
A young artist from the Baroda School,
from which Venkanna comes, was
molested, expelled from school, and sued
for obscene representation of Christ.
Venkanna'’s work frees itself from these
prohibitions. It tracks down his fantasies,
the most unbridled sexual fantasy
pushing exaggeration to burlesque. What
seduces beyond these jokes is the plastic
sensitivity, the artistic quality, the constant
inventiveness of this work. His fragility and
his self-confidence amaze us like that of
the tightrope walker. His art seduces us in
what it summons the unstable strength of
the great works. In the paintings exhibited
at the Manoir de Martigny, Hieronymus
Bosch’s shadow is omnipresent. The
violence flirts with the madness. The
pornography cannibalizes the eroticism.



31y
Jarpm!,
iy
<= gt

e
e T

‘!.:'ﬁ:’?".r
i, gy
4 T
I ’-‘I|,|?:f|1||<

n

Ay
I

i
A

™ i
il

w




JANGARH SINGH SHYAM, RAM SINGH URVETI







JANGARH SINGH SHYAM







RAM SINGH URVETI




CHANO DEVI







CHANO DEVI






<
om
o)
o)
@)
3










L

BHURI BAI, LADOO BAI




- .
; = f N
("fﬁ?“ II:‘ / e
W )
e

TANTRA PAINTINGS






TANTRA PAINTINGS







T. VENKANNA, SHINE SHIVAN










T. VENKANNA




e T




T. VENKANNA







T. VENKANNA






T. VENKANNA




T. VENKANNA










Cette publication parait a 'occasion de I'exposition
Inde qui s’est tenue du 26 mai au 5 aodt 2018 au
Manoir de la Ville de Martigny.

Curateur :
Hervé Perdriolle

Direction éditoriale :
Mads Olesen

Textes :
Hervé Perdriolle
Minhaz Madjumar

Traduction :
Lucile Allanche

Lectorat : Laurence Spagolla, Lucile Allanche

Photographes :
Christian Baraja
André Morain

Hervé Perdriolle
Deidi Von Schaewen
Pierre Schwartz
Annik Wetter

Conception graphique :
Hervé Perdriolle

Impression :
Musumeci, Quart, Italie

Edition 600 ex

ISBN 978-2-9701134-3-0

Le Manoir de la Ville de Martigny
3, rue du Manoir

CH-1920 Martigny

+41(0) 27 721 22 30
manoir@villedemartigny.ch
www.manoir-martigny.ch

This publication appears on the occasion of the
exhibition India held from May 26 to August 5, 2018
at the Manoir of the City of Martigny.

Le Manoir de la Ville de Martigny
Mads Olesen (Directeur)

Anne Jean-Richard Largey (Curatrice)
Catherine Touaibi (Communication)
Stéphanie Lugon (Médiation)

Pascal Huser (Secrétariat)

Karim Mourad (Technique)

Laurence Spagolla (Stagiaire)

© Juin 2018 ART-RAY Editions, les artistes,
les auteurs et le Manoir de la Ville de Martigny

Remerciements / Acknowledgments :

Bhuri Bai, Ladoo Bai, Chano Devi, Pushpa Kumari,
Jivya Soma Mashe, Shine Shivan, Mayank Kumar
Shyam, Jangarh Singh Shyam, Ram Singh Urveti,
Mayur & Tushar Vayeda, T. Venkanna.

Abhay Maskara.

Frangoise Adamsbaum, collection agnés b.,
Lucile Allanche, Vincent Bazin, Alain Blanc, Guy
Bloch-Champfort, Yves Boizel, Genevieve Boteilla,
Marianne et Jean-Christophe Boureille, Guy Boyer,
Robert Combas, Antoine de Galbert, Diane et
Jacques-Antoine de Geffrier, Nathalie Delapalme,
Pierre-Alexis Dumas, Béatrice de Durfort, Paul
Emmanuel, Olivier Fau, Fondation Cartier pour
I'art contemporain, Rui Freire, Véronique Jaeger,
Frédérique Jaeger, Franck André Jamme, Daniel
Klein, Mounir Letayf, Denis Moreau, Muriel Nasri,
Laurent Nebot, Géraldine Papin, Sylvie Perdriolle,
Patrice Polini, Sidney Tenoudji, Olivier Weil.

Avec le soutien de :

La Ville de Martigny, Loterie Romande, Le Canton
du Valais, Martigny Boutique-Hotel, Le Seize,
Fonds Culturel Sud, RTS Espace2.

TANTRA PAINTING UDAIPUR 2016 UNKNOWN ORIGIN 37X32,2 CM COLLECTION PRIVEE PARIS



<T. VENKANNA AND SNEH, MAY 2018, AROLLA VALAIS, SWITZERLAND «

BACK COVER:

T. VENKANNA UNTITLED 2018

WATER COLOR ON RICE PAPER 8X6 IN -
COLLECTION SHINE SHIVAN: -









