
INDE au Manoir de la Ville de Martigny





SHINE SHIVAN ET SA MÈRE, SANTHAMMA, MAI 2018 

AROLLA VALAIS, SUISSE

COUVERTURE : JIVYA SOMA MASHE FISHNET 2009 

ACRYLIQUE ET BOUSE DE VACHE SUR TOILE 167X148 CM 

COLLECTION FONDATION CARTIER POUR L’ART CONTEMPORAIN PARIS





JIVYA SOMA MASHE



JIVYA SOMA MASHE





MAYANK KUMAR SHYAM, PUHSPA KUMARI, MAYANK KUMAR SHYAM







PUSHPA KUMARI, MAYANK KUMAR SHYAM





SHINE SHIVAN





SHINE SHIVAN





HILL KORWA, SHINE SHIVAN





SHINE SHIVAN, HILL KORWA



SHINE SHIVAN







SHINE SHIVAN ET SA MÈRE





Inde à Martigny

« En Inde, le monde rural et le monde urbain ont toujours vécu côte à côte, dans 

une contamination et une fertilisation réciproques. » (Francesco Clemente, 2013)

L’exposition Inde au Manoir de Martigny regroupe une centaine de pièces 

provenant du monde rural. Leurs auteurs sont principalement issus de 

communautés tribales. Aux côtés de ces œuvres exposées, le Manoir de Martigny 

invite deux jeunes artistes provenant du monde urbain, formés par les écoles d’art 

de Vadodara et de Delhi, à créer in situ.

La fertilisation évoquée par Clemente a permis aux artistes modernes indiens 

de s’émanciper du post-colonialisme. Dès l’indépendance, en 1947, les premiers 

mouvements d’art moderne voient le jour. Les artistes indiens vont s’inspirer 

notamment des arts populaires et tribaux indiens pour renouer avec leurs racines 

tout comme les cubistes se sont tournés vers l’Afrique pour sortir 

de l’académisme ambiant.

Si les débuts de l’art moderne en Europe comme en Inde montrent une inspiration 

des arts populaires et tribaux, il faudra attendre 1989 pour qu’une exposition 

majeure reconnaisse les auteurs de ces sources d’inspiration comme des artistes 

contemporains à part entière. Magiciens de la terre, au Centre Pompidou 

et à la Grande halle de La Villette, sera cette exposition historique, première 

en son genre à ouvrir notre regard sur la diversité culturelle de notre monde. 

L’art contemporain n’est plus uniquement issu des avant-gardes occidentales 

mais peut aussi germer dans des communautés allant jusqu’à totalement ignorer 

l’histoire de l’art occidental. 

Particulièrement impressionné par le concept d’altérité que mettait en scène 

cette exposition, et déjà sensibilisé à cet esprit de pluralité par mon engagement 

(en tant que critique d’art et commissaire d’exposition) auprès de la Figuration 

Libre et de l’Art modeste (deux termes qui évoquent sans autre discours mes 

prédispositions), je partais vivre de 1996 à 1999 en Inde à la découverte de ces 

arts vierges d’influence occidentale. Fréquentant assidûment la bibliothèque 

de l’Ecole Française d’Extrême-Orient de Pondichéry, je découvrais que cette 

problématique était au cœur de la politique indienne dès les années 1970.

JANGARH SINGH SHYAM 1999 ACRYLIQUE SUR PAPIER 188X122 CM (DETAIL)  
COLLECTION FONDATION CARTIER PARIS





Sous l’influence de Pupul Jayakar, ministre de la culture d’Indira Gandhi, 

le gouvernement indien, dans le prolongement des idées égalitaires du Mahatma 

Gandhi, prit la décision de remettre aux grandes figures de l’art tribal les mêmes 

National Awards que ceux qui sont remis aux grands noms de l’art moderne. 

Ainsi Jivya Soma Mashe, le légendaire artiste de la tribu warli, a reçu son premier 

National Award des mains d’Indira Gandhi en 1976.

En Occident, quand on pense à l’Inde vient généralement à l’esprit le kistch des 

divinités du panthéon hindou. On ignore le plus souvent que 8% de la population 

est d’origine tribale, soit plus de 100 millions d’invidus répartis sur plus de 10% 

du territoire. Ce sont les Adivasi, littéralement les premiers habitants. Ce sont les 

peuples aborigènes de l’Inde. Originellement animistes, ils n’ont rien à voir avec 

l’hindouisme et sont, de fait, hors-castes. 

Jusqu’aux années 1970, les pratiques artistiques de ces tribus étaient méconnues 

même en Inde si ce n’est par quelques ethnologues et aventuriers. 

Ce sont des arts rituels et éphémères pratiqués essentiellement sur les sols 

et murs des maisons. Conscient qu’ils sont en voie de disparition ou de mutation, 

le gouvernement indien envoie des émissaires – le plus souvent des artistes – 

repérer dans ces communautés les individus les plus talentueux. 

Auprès de ceux-ci, ils introduisent des supports durables, le papier et la toile, 

pour pouvoir les conserver et les faire connaître en les exposant dans les 

métropoles indiennes et à l’étranger. Ainsi sont découverts les figures historiques, 

Bhuri Bai et Ladoo Bai, Chano Devi, Jangarh Singh Shyam et Jivya Soma Mashe.

L’exposition Inde au Manoir de Martigny met l’accent sur les artistes d’origine 

rurale que j’ai eu le plaisir de rencontrer et de montrer notamment au Musée 

des Arts Décoratifs (Expéditions Indiennes Paris 1998), à la Halle Saint-Pierre 

(Nek Chand – Jivya Soma Mashe Paris 2007) et à la Fondation Cartier (Histoires 

de voir Paris 2011). Elle complète notre regard sur l’art contemporain indien déjà 

éveillé par les multiples expositions, de Paris à Londres, de New York à Tokyo, 

dédiées à sa seule scène contemporaine urbaine et à ses stars mondialement 

connues comme Subodh Gupta et Bharti Kher. 

L’Inde nous surprend par son exaltante capacité à nous proposer simultanément 

le meilleur des arts contemporains issus des cultures dominantes et minoritaires, 

globales et locales, urbaines et rurales. 

L’Inde, comme l’art contemporain, est plurielle. 

Hervé Perdriolle

MAYUR & TUSHAR VAYEDA 2017 STORY OF BLIND PRAYER ACRYLIQUE ET BOUSE DE VACHE SUR TOILE 

85X54.5 CM (DETAIL)  COLLECTION PRIVEE PARIS





LADOO BAI CIRCA 1980 ACRYLIQUE SUR PAPIER 56X71 CM (DETAIL) COLLECTION ANTOINE DE GALBERT PARIS

BHURI BAI
NÉE DANS LES ANNÉES 1960 
DANS LE MADYA PRADESH

Née dans les annés 1960, Bhuri Baï a 
fait ses premières peintures murales 
dès l’âge de dix ans dans son village du 
district de Jahuba, à la limite du Madhya 
Pradesh et du Gujarat. C’est en s’installant 
à Bhopal pour trouver du travail qu’elle 
rencontre Jagdish Swaminathan, grande 
figure de l’art moderne indien, théoricien 
et cofondateur du Bharat Bhavan, seul 
musée à mettre sur un pied d’égalité art 
contemporain rural et urbain. Bhuri Baï a 
été l’une des toutes premières femmes 
de sa tribu à peindre sur papier et sur 
toile. Les formes créées par Bhuri Baï ont 
cette particularité de sembler flotter dans 
l’espace, comme en état d’apesanteur. 
Faites d’aplats de couleurs vives 
semblables à des papiers découpés, ces 
formes molles sont constellées de points 
de couleurs, non pas bord à bord, comme 
ceux des aborigènes d’Australie, mais 
épars. Les points, de couleurs franches 
eux aussi, se dispersent sur ces aplats. 
Points d’ancrage, de lumière, ou encore, 
et tout à la fois, d’énergie, ils apportent 
une efficacité visuelle paradoxalement à 
la fois puissante et évanescente. Bhuri Baï 
a été invitée, avec Jangarh Singh Shyam, 
en Australie où elle a réalisé des œuvres 
en compagnie des plus grands peintres 
aborigènes qui, avec elle et sans doute 
d’autres peuples premiers, partagent 
cette conception ancestrale selon laquelle 
tout corps est composé de particules. 
Bhuri Baï a participé à de nombreuses 
expositions dont Freedom, à la Cima 
Gallery à Calcutta en 2008, Now that the 
trees have spoken, à la Pundole Gallery 
de Mumbai en 2009, Autres maîtres de 
l’Inde, au Musée du quai Branly à Paris en 
2010. Une de ses peintures est présentée 
en 2007 par Sotheby’s New York lors 
d’une vente au profit du futur musée d’art 
moderne de Calcutta. 

LADOO BAI 
NÉE DANS LES ANNÉES 1960 
DANS LE MADYA PRADESH

Ladoo Baï est née dans les années 
1960 dans le district de Jhabua, État 
du Madhya Pradesh, au cœur de l’Inde. 
Comme Jangarh Singh Shyam, elle a été 
découverte par Jagdish Swaminathan 
lors de ses tournées de recherche à 
travers les districts tribaux du Madhya 
Pradesh. Sa peinture célèbre la faune 
et la flore à travers un enchevêtrement 
de représentations aux couleurs vives, 
manifestations de l’énergie primale. 
L’être humain apparaît dans ses tableaux 
comme en transe, participant à une 
danse cosmique. Les sujets s’inscrivent 
sur la toile comme les interprètes 
d’un opéra, d’une ode à la nature. 
L’anthropomorphisme fait de l’homme 
un animal, de l’animal un végétal. 
L’effet de son orchestration picturale 
communique une plénitude, celle du 
pouvoir de régénération. « Ladoo Baï se 
complaît dans une asymétrie dynamique 
entre certains détails raffinés et d’autres 
délibérément laissés inachevés, en friche, 
en devenir », écrit Ranjit Hoskote dans 
Now that the trees have spoken (Pundole 
Art Gallery, Mumbai, 2009). Beaucoup 
de ses peintures sont composées autour 
du thème de la danse, celle des cerfs 
et des antilopes, celle des déesses, 
des arbres et des serpents, des tortues 
et des chasseurs. Certaines formes 
qui la fascinent remontent à l’âge de 
pierre tardif. Des silhouettes similaires 
se trouvent, par exemple, dans les 
grottes Bhimbetka en Inde centrale. La 
persistance de leurs représentations dans 
le travail de Ladoo Baï, dérive autant 
d’une continuité généalogique attribuée 
à l’imagerie rituelle que de sa propre 
perception des rapports actuels de 
l’homme à la nature.

CHANO DEVI
(1938 – 2010) JITWAPUR, BIHAR 

Dans le district de Madhubani (situé 
au nord de l’Inde dans l’État du Bihar 
frontalier avec le Népal), autrefois 
royaume du Mithila, existe une tradition 
picturale ancestrale, le Mithila Painting. 
Il s’agit d’une pratique essentiellement 
féminine qui se transmet de mère en fille. 
Chaque caste a ses propres codes de 
représentation. Les castes supérieures 
ont été encouragées par des émissaires 
du gouvernement indien à transcrire leur 
art rituel et éphémère sur des supports 
permanents, comme le papier, dès les 
années 1940. Au cours des années 
1970, apparaissent pour la première fois 
des œuvres sur papier réalisées par les 
femmes appartenant aux basses castes. 
Entre 1972 et 1978, l’anthropologue 
allemande Erika Moser, a visité à 
plusieurs reprises le district de Madhubani 
pour étudier et filmer l’artisanat et les 
rituels des Dusadh, qui font partie de 
la caste connue en Occident sous le 
nom d’Intouchables. Moser a incité les 
femmes dusadh à peindre également sur 
papier. Peu au fait de la signification des 
graphismes complexes utilisés par les 
Kayastha et les Brahmanes, les femmes 
dusadh ont commencé à s’inspirer de 
leurs propres traditions. Le premier style 
fut initié par Chano Devi et s’inspire 
des tatouages. Ce style est depuis 
connu sous le nom de Godhana (Godna 
signifiant tatouage). Les peintures, alors 
en grande partie composées de lignes, 
de cercles concentriques remplis de 
motifs s’inspirant de la flore et de la faune, 
sont réalisées à l’aide d’une plume de 
bambou et d’encre noire. Chano Devi 
a également réalisé de grands formats 
sur papier s’inspirant des motifs utilisés 
jusqu’alors sous la forme de bas-relief à 
même les murs des maisons. C’est sur 
une photo où l’on voit Chano Devi avec 
Sonia Gandhi lors d’un workshop à Delhi 
que j’ai découvert pour la première fois 
ses grands formats.





JIVYA SOMA MASHE
(1934-2018) MAHARASHTRA 

L’histoire de Jivya Soma Mashe est 
singulière. Abandonné par sa famille 
dès son plus jeune âge, il s’enferme 
dans un mutisme total. Son unique 
façon de s’exprimer est le dessin. Cette 
pratique quotidienne d’un art jusqu’alors 
exclusivement éphémère et pratiqué aux 
seules occasions des rites warli, attire 
l’attention des premiers émissaires du 
gouvernement, chargés de conserver et 
promouvoir l’art des Warli. Son talent est 
très vite remarqué au niveau national. 
Il reçoit dès 1976 les plus importantes 
récompenses artistiques du pays. 
De cette période de repli sur lui-même, 
Jivya Soma Mashe semble avoir conservé 
un imaginaire et surtout une sensibilité 
exceptionnelle. Lorsqu’on regarde 
attentivement les peintures de Jivya Soma 
Mashe, on est particulièrement frappé 
par le mouvement, la qualité du détail, 
la légèreté et, dans un même temps, la 
précision du trait. L’hésitation n’existe 
pas dans l’œuvre de Jivya Soma Mashe. 
L’artiste va directement à l’essentiel, tant 
dans le dessin que dans la composition, 
avec la simplicité de l’évidence, de 
l’ingénu, du naturel. Chaque détail de ses 
peintures en est le témoignage. Le trait, la 
ligne et les points foisonnent, fourmillent 
sur la toile, vibrent et s’agencent au gré 
de compositions habiles qui, elles-mêmes, 
renforcent la vibration de l’ensemble. 
Le détail et la composition générale de 
l’œuvre sont, l’un et l’autre, au service du 
mouvement. 
Il y a les êtres humains, les oiseaux, les 
animaux, les insectes, etc. Jour et nuit, il y 
a du mouvement. La vie est mouvement. 
Par ces propos, Jivya Soma Mashe, décrit 
le sentiment profond qui anime l’âme 
warli. 

PUSHPA KUMARI
NÉE EN 1969 DANS LE BIHAR

Pushpa Kumari a grandi dans la maison 
de ses grands-parents maternels, 
entourée des peintures Mithila faites 
par sa grand-mère, Mahasundari Devi, 
une des figures historiques du Mithila 
Painting. Pushpa a été envoyée dès 
son plus jeune âge à la maison de sa 
grand-mère pour lui tenir compagnie. Sa 
mère et ses sœurs vivaient à proximité 
dans le village ancestral de son père. 
La disparition brutale de son père a été 
un tournant dans la vie de Pushpa. Bien 
qu’étant encore enfant, elle se sentait 
responsable de ses sœurs, et s’acquittait 
de sa tâche de bon gré. Pushpa se mit 
très tôt au dessin et bénéficia d’un certain 
succès qui lui permit rapidement de vivre 
de son art. Ses premières inspirations 
viennent de l’observation quotidienne des 
œuvres de sa grand-mère alliant maîtrise 
et sensibilité. Pushpa Kumari illustre à 
quel point sa culture reste vivante : loin 
de se satisfaire des seuls sujets sacrés 
traditionnellement représentés, elle y 
intègre une sensibilité distincte et des 
thèmes personnels. Pushpa développe 
une tradition séculaire par son propre 
idéal esthétique. Sa maîtrise graphique 
s’apparente à celle des plus grandes 
artistes de sa région, et les dépasse 
parfois pour atteindre les rivages d’une 
liberté d’expression rendue accessible 
par son unique talent. 
Pour Pushpa, le dessin représente un 
refuge, un espace de silence sacré. 
Seule la folie ou la sagesse peut atteindre 
l’intensité obsessionnelle des dessins 
de Pushpa qui requièrent des heures de 
travail. Elle a une vision hors du commun, 
un don unique pour raconter des histoires 
à travers son art, qui, malgré les barrières 
géographiques ou culturelles, touche 
la sensibilité de chacun (texte d’après 
Minhazz Majumdar, Raw Vision, printemps 
2006).

HILL KORWA
MADYA PRADESH

Après plusieurs heures de routes et de 
pistes, Swaminathan et ses amis arrivent 
dans la tribu des Hill Korwa. 
Ils commencent à prendre des notes. 
C’est alors que les villageois, à leur 
grande surprise, s’emparent de leurs 
feuilles de papier, de leurs stylos, crayons 
et markers et se mettent spontanément 
à dessiner. Là où les membres d’autres 
tribus tracent le plus souvent des formes 
figuratives mi-humaines, mi-animales, les 
Korwa couchent sur le papier des rythmes 
calligraphiques, un alphabet inconnu. 
Les Korwa parlent un dialecte sans 
écriture. Il faut croire que la rencontre, 
lors de leurs déplacements dans les 
villes avoisinantes, avec la chose 
écrite a été des plus éblouissante. 
Conféraient-ils à l’écriture un rôle magique ? 
Les interprétations de ces apparentes 
écritures sont multiples. « Quand ils 
écrivent, je crois bien qu’ils prennent leur 
crayon pour un arc. Ils n’écrivent pas, en 
fait : ils tirent. Ils tirent des signes qui sont 
des flèches », rapporte Archana dans 
le catalogue de l’exposition Korwa à la 
Galerie du Jour. « Ou encore il s’agirait 
d’une sorte de transe. Au lieu de crier, 
de chanter, de gesticuler et de danser, 
comme tout bon chaman, nos Korwa, 
simplement, écriraient », note 
F. A. Jamme dans l’une de ses approches 
du mystère korwa (in cat. expo. Korwa, 
Galerie du Jour, Paris, 1997). On est 
impressionné par l’aisance de ces Korwa, 
hommes et femmes. L’élégance du geste, 
la science du plein et du vide dans leurs 
compositions, évoquent celles d’artistes 
aguerris. On pense à Michaux, 
à Cy Twombly...
La première exposition korwa est 
organisée à Bhopal en 1985 par 
Swaminathan. Elle donne lieu à la 
publication d’un ouvrage intitulé Magical 
Script. Des dessins korwa sont montrés 
par Franck André Jamme à la Galerie 
du Jour, à Paris en 1997, et au Drawing 
Center à New York en 2001. 

PUSHPA KUMARI LINGA 2004 ENCRE SUR PAPIER 76X56 CM  COLLECTION ADAMSBAUM PARIS





SHINE SHIVAN PHALLIC PHOBIA 2013 ACRYLIQUE SUR PAPIER 273X141 CM  COLLECTION PRIVEE PARIS

MAYANK KUMAR SHYAM
NÉ EN 1987 DANS LE MADYA PRADESH

Mayank Kumar Shyam est le fils du 
célèbre peintre Jangarh Singh Shyam 
(1960 - 2001). Mayank expose pour la 
première fois à Calcutta à l’âge de 19 
ans. Né en 1987, Mayank est l’un des 
rares peintres Gond à s’affranchir d’une 
inspiration exclusivement liée à ses 
racines. Son art crée une passerelle 
entre tradition et innovation. Ses œuvres 
sur papier et sur toile expriment une 
vision personnelle. Les formes font 
appel à la géométrie. Nombre de ses 
papiers ont comme sujet des insectes. 
L’araignée y est omniprésente. Son corps 
symétrique déploie ses membres en une 
géométrie parfaite. Un effet de miroir 
que l’on retrouve dans les dessins de 
Mayank. L’aléatoire vient graphiquement 
et poétiquement perturber cet ordre 
apparent. Par exemple, le corps de 
l’araignée se voit prolongé d’une double 
queue de lézard. L’une partant vers le 
haut, l’autre, par un effet d’inversion, vers 
le bas, de la même manière que sont 
opposées les figures d’un jeu de cartes. 
On pense aux dessins de M. C. Escher 
qui, par un jeu subtil de perspectives 
contrariées met le regard en abîme. Les 
fonds, travaillés au rotring, sont constellés 
de hachures et de points. Ils évoquent 
l’air, l’eau, mais aussi l’indicible, le rêve, 
la nuit. Autre sujet récurrent dans cette 
œuvre naissante, celui de l’arbre. Mayank 
associe l’arbre à la femme. Les arbres de 
Mayank ont des seins, un sexe, un sexe 
féminin au dessin semblable à la fourche 
de deux branches naissantes. 
Le banian de l’Inde est une espèce 
voisine du figuier. Il peut se développer 
en arbre géant dont les racines s’élancent 
dans les airs. On les retrouve dans les 
dessins de Mayank. Leurs terminaisons 
arrondies ont quelque chose de sexuel. 
Gouttes de lait ou de sperme, elles restent 
suspendues dans l’espace comme les 
tubes alourdis d’épices d’Ernesto Neto.

SHINE SHIVAN
NÉ EN 1981 DANS LE KERALA

Après des études d’art à Agra et à New 
Delhi, Shine Shivan montre son travail 
au Khoj Studio, espace alternatif d’art 
contemporain à New Delhi. Son premier 
solo show, Sperm Weaver, a lieu en 2009 
à la galerie Maskara de Mumbai. Deux 
formes s’y font face comme deux lingas 
dressés au centre du vaste espace post 
industriel de la galerie. Ces étranges 
lingas, semblables à une ogive coupée 
en deux et plantée dans le sol, ont été 
réalisés à l’aide de bouse de vache et de 
terre séchée. 
On a pu voir pour la première fois en 
France en 2011 une œuvre de Shine 
Shivan dans l’exposition (M)other India à 
la galerie du Jour/Agnès B. à Paris. 
Le travail de Shine Shivan est multiforme, 
il utilise la sculpture, l’installation, la vidéo, 
la photo, la performance... Son style 
convoque aussi bien le ready made que 
l’art tribal. La série de dessins Glimpse 
of Thirst montré au YIA en 2013 par la 
galerie Hervé Perdriolle a été réalisée 
avec une épine de cactus, en guise 
de plume, et du poison (du venin de 
cobra), en guise d’encre. Shine explore la 
sexualité à travers le prisme, esthétique 
et existentiel, d’un sous-continent écartelé 
entre la libre expression des sculptures 
érotiques des temples de Khajurâho et la 
récurrente censure des mœurs, imposée 
dans la vie comme dans l’art, au nom de 
la religion. Le concept de genre est au 
centre de ses préoccupations. 
La notion de féminin et masculin dépasse 
la seule sexualité pour embrasser les 
mythes et les légendes. Dans son 
œuvre, autobiographie et histoire de 
l’art se croisent imperceptiblement en 
d’incessants allers-retours. 
Shine Shivan a été nominé en 2013 pour 
le Skoda Prize, l’équivalent du prix Marcel 
Duchamp en Inde. 

JANGARH SINGH SHYAM
(1960 MADYA PRADESH – 2001 JAPON)

Jangarh Singh Shyam fait partie de la 
tribu des Gond située dans le Madya 
Pradesh. Dans l’intention de monter une 
collection d’art tribal à Bhopal, un collectif 
indien, mené par Jagdish Swaminathan, 
entreprit dans les années 1980 un 
voyage d’étude. Au cours de leur visite 
dans le Mandla District, les murs peints 
d’une maison retinrent leur attention. Ils 
s’enquirent du nom de l’auteur de ces 
peintures et rencontrèrent alors pour la 
première fois Jangarh Singh Syam. Ils 
l’invitèrent à Bhopal afin de réaliser une 
série d’œuvres sur papier et sur toile 
aujourd’hui conservées au Bharat Bhavan. 
Mort à l’âge de 41 ans, Jangarh Singh 
Shyam laisse derrière lui une œuvre 
particulièrement dense. De ses premiers 
travaux de facture extrêmement brute à 
ses dernières œuvres particulièrement 
raffinées, son parcours témoigne d’une 
créativité exceptionnelle. Au début des 
années 1980, ses premières grandes 
œuvres sur papier laissent apparaître 
des formes d’une grande expressivité et 
simplicité. Les divinités Gond, peintes 
par Jangarh Singh Shyam, s’offrent à 
notre regard frontalement, debout, bras 
et jambes écartés, elles se tiennent 
face à nous, et, comme des masques, 
nous défient. Ces formes sont celles 
de silhouettes semblables à de grands 
papiers découpés. Ces apparitions 
sont faites d’aplats de couleurs vives 
soit hachurés, soit constellés de points. 
Comme le montre l’exposition Autres 
maîtres de l’Inde organisée par le Musée 
du quai Branly en 2010, les grands 
papiers de la fin des années 1980 et 
du début 1990, issus de la collection 
Poddar, révèlent une évolution vers 
un foisonnement de couleurs que l’on 
pourrait qualifier de psychédélique, de 
visions hallucinatoires, celles résultant de 
la transe, d’un univers où la nature, les 
animaux, les êtres humains et les esprits 
s’entremêlent indiciblement pour faire 
partie d’un tout, un all-over animiste.





TANTRA PAINTING JAIPUR 2012 TECHNIQUE MIXTE SUR PAPIER 30.5x24.5 CM COLLECTION PRIVEE PARIS

T. VENKANNA
NÉ EN 1980 DANS LE GUJARAT 

T. Venkanna est le plus jeune artiste 
présent dans l’exposition The Empire 
Strikes Back à la Saatchi Gallery de 
Londres en 2008. Pour cette exposition il 
revisite deux grandes toiles du Douanier 
Rousseau. L’univers naïf et fantastique 
du douanier Rousseau était si peu 
apparenté aux recherches plastiques 
de ses contemporains que son art fut 
longtemps incompris. C’est ce problème 
de temporalité qui intéresse Venkanna. 
En réinterprétant le dernier tableau peint 
par Rousseau (Le rêve, 1910), Venkanna 
se représente à la place d’une femme nue 
et pose le problème de la représentation 
de la sexualité. L’Inde est connue pour 
ses temples de Khajuraho, d’un érotisme 
qu’aucune autre religion n’a osé aborder. 
Pourtant l’Inde moderne, dans ses régions 
ou à travers la pression des extrémismes 
religieux, est certainement devenue la 
plus prude des grandes démocraties. 
Ainsi l’un des grands peintres modernes, 
MF Husain, a du s’exiler (comble de 
l’ironie à Dubaï) pour avoir représenté 
dans le plus simple appareil des divinités 
hindoues. Un jeune artiste de l’école de 
Baroda, d’où est issu Venkanna, a été 
molesté, exclu de l’école et poursuivit 
en justice pour représentation du Christ 
jugée obscène. L’œuvre de Venkanna 
s’affranchit de ces interdits. Elle traque, 
à l’abri espéré d’un humour caustique, 
ses phantasmes, les phantasmes sexuels 
les plus débridés poussant l’exagération 
jusqu’au burlesque. Ce qui nous séduit 
au delà de ces facéties c’est la sensibilité 
plastique, la qualité artistique, l’inventivité 
constante de cette œuvre. Sa fragilité et 
son assurance nous émerveillent comme 
celles du funambule en équilibre sur un fil. 
Son art nous séduit en ce qu’il convoque 
la force instable des grandes œuvres. 
Dans les peintures exposées au Manoir 
de Martigny, l’ombre de Jérôme Bosch 
est omniprésente. La violence flirte avec 
la folie. La pornographie cannibalise 
l’érotisme.

TUSHAR & MAYUR VAYEDA
MAHARASHTRA

Tushar et Mayur Vayeda sont deux frères 
nés dans la tribu Warli. L’un est né en 
1992, l’autre en 1987. Leur grand-père a 
fondé la première école dans leur village 
de Ganjad (Maharashtra, Inde). Leur mère 
est enseignante. Tous deux ont fait des 
études supérieures à Mumbai. L’un de 
management, l’autre de multi-média. Au 
terme de leurs études, les deux frères 
décident de quitter la mégapole pour 
revenir sur leur terre natale et participer 
à la vitalisation de leur propre culture. Ils 
se remettent au dessin qu’ils pratiquaient 
quotidiennement avec les autres enfants 
de leur village. Leur approche artistique 
les amène à consacrer la majorité de leur 
temps à la réalisation de murs peints pour 
des ONG dans les milieux scolaires en 
Inde, mais aussi au Tibet et au Japon. 
Parallèlement, ils profitent du fait que 
leur famille possède des terres pour 
réhabiliter et sauvegarder des habitats 
traditionnels. Leurs dessins conservent 
cette finesse et cette sensibilité des plus 
belles œuvres Warli. Ils renouvellent les 
sujets représentés autant en puisant dans 
les histoires populaires que leur racontait 
leur mère, que dans l’histoire de l’art. L’art 
de la miniature, leur intérêt pour la culture 
tibétaine, leur questionnement sur notre 
monde confèrent à leur art le magnifique 
paradoxe d’être à la fois totalement 
dans la tradition et pleinement dans les 
problématiques actuelles, notamment 
celle du rapport de l’homme à la nature. 

TANTRA PAINTINGS
GUJARAT ET RAJASTHAN

Les peintures tantriques abstraites 
du Rajasthan, avant tout supports de 
méditation, sont en fait des merveilles 
de formes et de couleurs. Lumineuses, 
simples et extraordinairement présentes, 
elles faisaient elles aussi partie de 
l’exposition Magiciens de la terre et ont 
plus tard conquis les amateurs outre-
Atlantique, notamment au Drawing Center 
de New York en 2004. 
Alors qu’elles invoquent la cosmologie 
hautement symbolique du tantra hindou, 
ces peintures contemporaines anonymes 
du Rajasthan ne ressemblent pas aux 
courants plus familiers de l’art tantrique. 
Les premières traces de ces peintures ont 
été trouvées dans des traités tantriques 
datant du XVIIe siècle. 
Ensuite, progressivement, les images ont 
été retirées des livres, pour pouvoir être 
« travaillées » plus facilement - méditées, 
séparément des textes. Les peintures 
utilisées sont toujours des peintures à 
l’eau : gouache, aquarelle, sur un support 
papier un peu ancien. Les pièces sont 
épinglées au mur pour être méditées en 
privé. Possédant de troublantes affinités 
avec les œuvres abstraites du 20e 
siècle, les peintures ont aussi une beauté 
magnétique qui incite à une attention 
particulière, même chez le non-initié. 
Fidèles à l’esprit tantrique, il semble que 
la signification et le symbolisme des 
dessins ne soient pas figés. Cependant, 
des principes directeurs transcendant 
cette tradition spécifique furent codifiés 
il y a longtemps et sont donc aisément 
reconnaissables : par exemple, les 
formes ovoïdes représentent le linga 
(par conséquent Shiva), les spirales 
donnent une forme à l’énergie, n’importe 
quel ensemble de trois éléments peut 
représenter les trois gunas et la couleur 
bleue symbolise le ciel pur de la 
conscience.
De « Tantra Song » par Franck André 
Jamme, Éditeur Siglio, Los Angeles 2011.





T. VENKANNA 2018 AQUARELLE SUR PAPIER 14X10 CM

JIVYA SOMA MASHE HOW PEOPLES GOT THEIR NAMES 2001 (DÉTAIL) 
ACRYLIQUE ET BOUSE DE VACHE SUR TOILE 138X230 CM COLLECTION FONDATION CARTIER PARIS





TANTRA PAINTING JAIPUR 2016 (DETAIL) TECHNIQUE MIXTE SUR PAPIER 37,5X26 CM 
COLLECTION PRIVÉE PARIS

MAYANK KUMAR SHYAM 2009 ENCRE SUR TOILE 130.5X94CM 
COLLECTION MOUNIR LETAYF PARIS



BHURI BAI 1999 ACRYLIQUE SUR PAPIER 71,5X56 CM 
COLLECTION PRIVEE PARIS

T. VENKANNA 2018 
AQUARELLE SUR PAPIER 14X10 CM  
COLLECTION DE L’ARTISTE





CHANO DEVI 1999 (DETAIL) ACRYLIQUE ET BOUSE DE VACHE SUR PAPIER 56X71 CM COLLECTION PRIVEE PARIS

SHINE SHIVAN RAM EKWAL SHAH 2014 FUSAIN SUR PAPIER 77X56 CM COLLECTION PRIVEE PARIS





BHURI BAI PHOTO ARCHIVE CIRCA 1990 LADOO BAI 
PHOTO HERVE PERDRIOLLE BHOPAL 2011

SONIA GANDHI ET CHANO DEVI  
PHOTO ARCHIVE DELHI CIRCA 1990

HILL KORWA (DETAIL) 
MADYA PRADESH CIRCA 1990

PUSHPA KUMARI 
PHOTO HERVE PERDRIOLLE MADHUBANI 1997

JIVYA SOMA MASHE
PHOTO T. VENKANNA GANJAD 2012



SHINE SHIVAN PHOTO HERVE PERDRIOLLE 
PONT ALEXANDRE III PARIS 2014

JANGARH SINGH SHYAM 
PHOTO DEIDI VON SCHAEWEN PARIS 1989

MAYANK KUMAR SHYAM 
PHOTO HERVE PERDRIOLLE BHOPAL 2011

TANTRA PAINTING
SAGANER 2010 (DETAIL)

TUSHAR & MAYUR VAYEDA
PHOTO HERVE PERDRIOLLE GANJAD 2017

T. VENKANNA
PHOTO HERVE PERDRIOLLE VADODARA 2015





TANTRA PAINTING UDAIPUR 2015 (DETAIL) TECHNIQUE MIXTE 
SUR PAPIER 43X32,5 CM COLLECTION PRIVEE PARIS COURTESY 

GALERIE JEANNE BUCHER JAEGER

SHINE SHIVAN GLIMPSE OF THIRST (#10) 2012 TISSU, JUTE, FIBRE, 
BILLES, CHEVEUX ARTIFICIELS, LENTILLE DE VERRE, LATEX, BOIS 

135X76X53 CM COLLECTION PRIVEE PARIS



DANGUI KORWA CIRCA 1990 FEUTRE SUR PAPIER 87X67 CM
COLLECTION AGNÈS B.

SHINE SHIVAN PHALLIC PHOBIA 2005 POISON SUR PAPIER 70,1X54,2 CM 
COLLECTION RAMUS DEL RONDEAUX PARIS













India in Martigny

«In India, the rural world and the urban world have always lived side by side in 

a mutual contamination and fertilization.» (Francesco Clemente, 2013)

The exhibition Inde at the Manoir de Martigny brings together a hundred pieces 

of art from the rural world. Their authors are mainly from tribal communities. 

Alongside these exhibited works, the Manoir de Martigny invites two young 

artists from the urban world, trained by the art schools of Vadodara and Delhi, 

to create in situ.

The fertilization evoked by Clemente has allowed the Indian modern artists to 

emancipate themselves from post-colonialism. After independence in 1947 the 

first movements of modern art are born. The Indian artists will draw inspiration 

in particular from Indian popular and tribal arts to reconnect with their roots, just 

like the Cubists have turned to Africa to get out of the ambient academicism.

If the early days of modern art in Europe as in India show an inspiration from the 

popular and tribal arts, it was not until 1989 that a major exhibition recognized 

the authors of these sources of inspiration as contemporary artists in their own 

right. Magiciens de la terre, at the Center Pompidou and La Grande Halle de 

La Villette, will be this historical exhibition, the first of its kind to open our eyes 

to the cultural diversity of our world. Contemporary art is no longer linked to the 

Western avant-gardes but can also germinate in communities that are unaware 

of the history of Western art.

Particularly impressed by the concept of otherness explored in this exhibition, 

and already sensitive to this spirit of plurality through my commitment (as an 

art critic and curator) to Figuration Libre and Art Modeste (two terms that evoke 

my predispositions without further discourse), I went to live from 1996 to 1999 

in India to discover these arts free of Western influence. Regularly visiting the 

library of the Ecole française d’Extrême Orient of Pondicherry, I discovered that 

this issue was at the heart of Indian politics as early as the 1970s.

LAGANNA KORWA 1990s OIL ON PAPER 152X152 CM PRIVATE COLLECTION BRUSSELS

PREVIOUS PAGES: TANTRA PAINTING NEAR UDAIPUR 2010 MIXED MEDIA ON PAPER 43X32,5 CM 
COURTESY PIERRE-ALEXIS DUMAS PARIS

T. VENKANNA 2018 MIXED MEDIA ON RICE PAPER 30,5X30,5 CM ARTIST’S COLLECTION

MAYUR ET TUSHAR VAYEDA STORY OF BLIND PRAYER  2017 (DETAIL) ACRYLIC AND COW DUNG ON CANVAS 
85X54.5 CM PRIVATE COLLECTION PARIS

UKHAI KORWA 1990s (DETAIL) INK ON PAPER 56X71 CM PRIVATE COLLECTION PARIS





Under the influence of Pupul Jayakar, Minister of Culture of Indira Gandhi, 

the Indian authorities, in continuation of the egalitarian ideas of Mahatma Gandhi, 

made the decision to present the major figures from minority cultures with 

the same National Awards that were awarded to the best artists in modern art. 

Thus Jivya Soma Mashe, the most famous artist from the Warli tribe, received the 

country’s highest artistic awards in 1976.

In the West, when one thinks of India, generally comes to mind the kitsch of the 

deities of the Hindu pantheon. It is a little known fact that 8% of the population 

is of tribal origin, that is more than 100 million individuals spread over more than 

10% of the territory. They are the Adivasi, literally the first inhabitants. They are 

the aboriginal peoples of India. Originally animist, they have nothing to do with 

Hinduism and are, in fact, out-caste.

Until the 1970s, the art practice of these communities was unknown even in 

India if not by some ethnologists and adventurers. The paintings were ritual and 

ephemeral and done mainly on the floors and walls of the houses. 

Aware that these art forms were experiencing change and that some were risking 

disappearing altogether, the Indian government decided to send emissaries 

- most often artists - to identify the most talented individuals in the various 

communities. They provided them with such material as paper and canvas that 

would allow the works to be preserved and to be exhibited in the cities of India 

and even abroad. So were discovered the historical figures, Bhuri Bai and Ladoo 

Bai, Chano Devi, Jangarh Singh Shyam and Jivya Soma Mashe.

The exhibition Inde at the Manoir de Martigny focuses on the artists from rural 

origin that I had the great pleasure of meeting and showing in particular at the 

Musée des Arts Décoratifs (Expéditions Indiennes Paris 1998), at the Halle Saint-

Pierre (Nek Chand - Jivya Soma Mashe Paris 2007) and the Fondation Cartier 

(Histoires de voir Paris 2011). It completes our view of the Indian contemporary art 

already awakened by the many exhibitions, from Paris to London, from New York 

to Tokyo, dedicated to its only contemporary urban scene and its world-famous 

stars like Subodh Gupta and Bharti Kher.

India surprises us yet again with its thrilling ability to offer simultaneously the best 

of the contemporary art produced by its dominant and secondary, global and 

local, urban and rural cultures.

India, like contemporary art, is plural.

Hervé Perdriolle

SHINE SHIVAN GLIMPSE OF THIRST (#13) 2012 

USED DENTURES, HUMAN HAIR, BIRD FEATHERS, LENSES, USED FABRIC, SEMI-PRECIOUS STONES, 

ALUMINUM WIRES, JUTE, COCONUT THREAD 114X107X56 CM

COLLECTION VINCENT BAZIN GRENOBLE





CHANO DEVI UNTITLED 1999 ACRYLIC AND COWDUNG ON PAPER 118X150 CM (DETAIL) PRIVATE COLLECTION PARIS



BHURI BAÏ
BORN IN 1968 IN MADYA PRADESH

Bhuri Baï made her first wall paintings at 
the age of ten in her village in the district 
of Jahuba, which lies on the border 
between Madhya Pradesh and Gujarat. 
After moving to Bhopal to find work she 
met Jagdish Swaminathan, the great 
figure of modern Indian art, theoretician, 
and cofounder of the Bharat Bhavan, the 
only Indian museum that places rural and 
urban art on equal standing. Bhuri Baï was 
one of the very first women in her tribe to 
paint on paper and canvas. The forms 
she creates seem to float weightlessly 
in space. Composed of fields of bright 
colors like paper cut-outs, these supple 
shapes are sprinkled with colored dots, 
not closely aligned, like those of Australian 
aboriginals, but sparsely scattered. The 
dots, which are in primary and secondary 
colors, are distributed across the colored 
fields. Functioning as anchoring points, 
dots of light, and, at the same time, spots 
of energy, their visual effectiveness is 
paradoxically both powerful and short-
lived, somewhere between intimacy and 
the cosmic. These themes, which are 
often seen in the work of other primitive 
painters, might be considered metaphors 
of the ravaging of the land, or as the 
relations between man and animals, the 
domestic and wild environments, nature 
and the modern world. With Jangarh 
Singh Shyam, Bhuri Baï was invited to 
Australia where she created artworks in 
the company of the greatest aboriginal 
painters who share with her, and probably 
with other primitive peoples, the ancestral 
notion that the human body is formed 
of particles. Bhuri Baï has participated 
in many exhibitions, including Freedom 
at the Cima Gallery in Calcutta in 2008, 
Now that the Trees Have Spoken at the 
Pundole Gallery in Mumbai in 2009, and 
Indian Other Masters at the Musée du 
quai Branly in Paris in 2010. One of her 
paintings was put up for sale at Sotheby’s 
New York in 2007 to raise funds for the 
future modern art museum in Calcutta.

LADOO BAI 
BORN IN 1950S IN MADYA PRADESH

Ladoo Baï was born in the 1950s in 
Jhabua District. She was discovered by 
Jagdish Swaminathan during his travels 
searching for artists in the tribal areas of 
Madhya Pradesh. Her paintings celebrate 
the flora and fauna in a mêlée of brightly 
colored motifs, each a manifestation 
of primal energy. The human beings 
in her works appear entranced as 
they participate in the cosmic dance. 
The figures on the canvas are like the 
characters in an opera, or reciting an 
ode to nature. Anthropomorphism turns 
man into an animal and animals into 
plants. The impression given by the 
pictorial orchestration is one of plenitude, 
the power of regeneration. “Ladoo Baï 
revels in a dynamic asymmetry between 
details that are refined to completion, 
and details deliberately left brushy and 
unfinished,” wrote Ranjit Hoskote in Now 
that the Trees Have Spoken (Pundole 
Art Gallery, Mumbai, 2009). Many of her 
works are based on the theme of the 
dance: that of the deer and antelopes, that 
of goddesses, trees and herons, and of 
serpents, hunters, turtles, and horsemen. 
Some of the forms she uses are 
reminiscent of the late Stone Age. Similar 
silhouettes can be seen, for example, in 
Bhimbetka caves in Central India. Their 
persistence in the work of Ladoo Baï is 
derived as much from a genealogical 
continuity attributed to ritual imagery as it 
is from her perception of the relationship 
between man and nature.

CHANO DEVI
(1938 – 2010) JITWAPUR, BIHAR

The district of Madhubani (on the border 
with Nepal, in the state of Bihar, North 
India), once the kingdom of Mithila, is the 
home of an ancestral tradition known as 
Mithila Painting. Performed by women, 
its lore and techniques are passed down 
from mother to daughter. Each caste has 
its own systems of representation. The 
higher castes have been encouraged by 
the Indian government to transcribe their 

ritual but ephemeral art on permanent 
supports, such as paper, since the 1940s. 
Works on paper painted by low-caste 
women appeared for the first time during 
the 1970s. Between 1972 and 1978 
the German anthropologist Erika Moser 
visited the Madhubani district on several 
occasions to study and film the crafts 
and rituals of the Dusadhs, who are part 
of the caste known in the West as the 
Untouchables. Moser encouraged the 
Dusadh women to paint on paper with the 
aim of generating extra income. Unfamiliar 
with the complex graphical signs used 
by the Kayasthas and Brahmins, the 
Dusadh women took inspiration from 
their own traditions and developed three 
styles and techniques that are specific 
to them. The first was initiated by Chano 
Devi and takes tattoos as its stimulus. This 
style is now known by the name godhana 
(godna means tattoo). These paintings 
are largely composed of lines, concentric 
circles, and circles filled with motifs taken 
from the flora and fauna, and are drawn 
with a bamboo pen and lampblack ink. 
This style was adopted by many Dusadh 
women and evolved to include a range of 
colors made from flowers, leaves, bark, 
berries, etc. The themes of the paintings 
also broadened to include scenes of 
daily village life and ritual practices. The 
divinities peculiar to their caste feature 
alongside images of spirits deriving from 
animist beliefs. In this series of works on 
paper painted by Chano Devi in 1999, the 
artist distinguishes herself with her unique 
freedom of expression. Turning away from 
a style that had been standardized by 
a local demand that was at times overly 
commercial, she reverted to a much 
freer personal approach apparent in a 
photograph of a workshop held in the 
presence of Sonia Gandhi, ceaselessly 
changing genre. Whether she creates 
abstract motifs using balled-up cloth 
as a swab, figurative motifs enclosed 
in a double outline, figures reduced 
to geometric shapes, or an imaginary 
bestiary, all her works demonstrate a rare 
talent.





HILL KORWA
MADYA PRADESH

This history of these drawings is highly 
unusual. With the purpose of studying 
the different tribal communities of 
Madhya Pradesh, Swaminathan first sent 
ethnologists, painters, and poets there in 
1983. After traveling for several hours on 
roads and paths, they arrived at the Hill 
Korwa’s, whereupon they began to take 
notes and make sketches. To their great 
surprise, the villagers grabbed their pens, 
crayons, marker pens, and paper and 
spontaneously began to draw. 
But whereas the members of other 
tribes most often produced half-human, 
half-animal figures, the Korwa’s motifs 
employed a rhythmical, calligraphic, 
but unknown alphabet occasionally 
accentuated with lines or accompanied 
by images of bows and arrows. The 
Korwa speak a dialect that has no written 
form so the conclusion was drawn that 
their encounter with written language in 
neighboring towns must have struck them 
forcefully. There are many interpretations 
given to these apparent “writings.” “When 
they write, I believe that they think that 
their pencil is a bow. They don’t write, 
they shoot with it. They shoot signs like 
arrows,” wrote Archana in the catalogue of 
the Korwa exhibition at the Galerie du Jour 
in Paris. “Or perhaps writing is for them a 
sort of trance. Instead of crying, singing, 
gesticulating, or dancing, like a shaman, 
the Korwa simply write,” noted F.A. 
Jamme in one of his approaches to the 
Korwa mystery (in the catalogue Korwa, 
Galerie du Jour, Paris, 1997). We remain 
astonished by the fluent skill of the Korwa, 
both men and women. The elegance of 
their signs and the skill with which they 
broad strokes and finely etched lines 
in their compositions call to mind such 
seasoned artists as Henri Michaux and Cy 
Twombly. The first Korwa exhibition was 
staged in Bhopal in 1985 by Swaminathan 
and resulted in the publication of a book 
called Magical Script. Korwa drawings 
were shown at the Galerie du Jour in 
1997 by Franck André Jamme and at the 
Drawing Center in New York in 2001. 

PUSHPA KUMARI
BORN IN 1969 IN BIHAR 

Pushpa grew up in her maternal 
grandparents’ home, surrounded by beau-
tiful Madhubani paintings made by her 
grandmother, Maha Sundari Devi, one of 
the foremost Madhubani painters of India. 
Pushpa was sent to her grand-mother’s 
house at a young age to keep her com-
pany while her mother and siblings lived 
close by in her father’s ancestral village. 
Her father’s abrupt disappearance was a 
turning point in Pushpa’s life. Though still 
a child, she felt responsible for bringing 
her sisters up, a task she shouldered 
willingly. She took to painting very early 
and with such success that before long, 
she was able to live from her art. Com-
bining skill and delicacy, her earliest 
artistic inspiration came from watching her 
grandmother. Pushpa Kumari illustrates 
the point to which her culture remains 
alive: far from reproducing only traditio-
nal sacred subjects, she has integrated 
a distinctive sensibility and personal 
themes. She develops her centuries-old 
tradition through the filter of her personal 
aesthetic ideal. Her graphical skills bear 
a resemblance to those of the greatest ar-
tists of her region, on occasion exceeding 
them to achieve a freedom of expression 
made possible by her unique talent. Her 
pictures, illustrating episodes from ancient 
history, raise universal issues like birth 
and death, or local concerns, such as the 
female foeticide prevalent in India. For 
Pushpa, her drawings represent a refuge, 
a silent sacred space. Only madness 
or wisdom can achieve the obsessional 
intensity of her drawings, which require 
hours of work. She is a woman of uncom-
mon vision with a unique gift for telling 
tales through her art, which, regardless 
of geographic or cultural barriers, touch 
every heart. 
Text by Minhazz Majumdar, taken from 
Raw Vision, spring 2006

JIVYA SOMA MASHE 
(1934-2018) MAHARASHTRA

Jivya Soma Mashe was born in the Warli 
tribe, only 124 miles north of Mumbai. His 
story is an unusual one. Abandoned by 
his family when he was very young, he 
shut himself up in complete silence and 
his only method of expressing himself was 
through drawing. The art he produces on 
a daily basis, which until then was created 
only to celebrate Warli rites and using 
materials that would quickly disintegrate, 
attracted the attention of the government’s 
first emissaries responsible for the 
conservation and promotion of Warli art. 
His talent quickly drew attention in India 
and he received the country’s highest 
artistic awards directly from India’s most 
important politicians, such as Indira 
Gandhi. His work was included in the 
exhibition Magiciens de la terre in Paris in 
1989. From this period of withdrawal, Jivya 
Soma Mashe seems to have retained 
an exceptional capacity for imagination 
and, above all, outstanding awareness. 
When we look carefully at Jivya Soma 
Mashe’s paintings, we are particularly 
struck by the movement, the quality of 
the details, lightness, and simultaneously 
the precision of the stroke. There is no 
hesitation in his works. As seen in every 
detail, he goes directly to the essence 
in both the design and composition with 
the natural simplicity of the ingenue. The 
teeming profusion of strokes, lines, and 
dots on the canvas vibrate with energy, 
constructing skilled compositions that 
themselves reinforce the dynamism of 
the whole. Both the detail and general 
composition enhance the impression of 
movement. There are human beings, 
birds, animals, insects, etc. Day and night, 
there is movement. Life is movement.
With these words, Jivya Soma Mashe 
describes a perception deep in the Warli 
soul.

JIVYA SOMA MASHE FISHNET 2016 ACRYLIC AND COW DUNG ON CANVAS 157x144 CM PRIVATE COLLECTION EUROPE





JANGARH SINGH SHYAM
(1960 MADYA PRADESH – 2001 JAPON)

Jangarh Singh Shyam was a member 
of the Gond tribe that lived in Madhya 
Pradesh. He was discovered in the 1980s 
by an Indian collective led by Jagdish 
Swaminathan during a study trip, the aim 
of which was to create a collection of tribal 
art in Bhopal. While the members of the 
expedition were in Mandla District, their 
attention was caught by the painted walls 
of a house. They inquired about the artist 
and it was thus that they met Jangarh 
Singh Shyam. He was only a teenager 
at the time but his painting style was 
nonetheless very striking. They invited him 
to Bhopal so that he could paint a series 
of works on paper and canvas, a series 
that is today held in Bharat Bhavan. 
Jangarh Singh Shyam committed suicide 
in 2001 in Japan. He left behind him a 
particularly powerful and versatile oeuvre.
Exceptional creativity is the hallmark of 
all his output, from his early, raw, and 
expressive works to his last refined 
pieces. His first large works on paper 
from the start of the 1980s contain highly 
expressive forms of great simplicity 
redolent of primitivism. The forms hang 
spontaneously in space. The Gond 
divinities stand before us, their arms 
and legs spread open. Like masks, 
they challenge us. Their forms are like 
silhouettes or large paper cut-outs 
made up of fields of bright colors, some 
hatched, others dotted. The overall effect 
is of puppets in shadow theaters. As 
demonstrated by the exhibition Indian 
Other Masters held at the Musée du quai 
Branly in 2010, his large paper works 
from the late 1980s and early 1990s 
reveal a development in the direction of a 
profusion of psychedelic colors and more 
elaborated forms. Whatever technique he 
used, Jangarh Singh Shyam succeeded 
in creating new styles while always 
respecting his fundamental aim, that of 
transmitting the spirit of the Gond. 

MAYANK KUMAR SHYAM
BORN IN 1987 IN MADYA PRADESH

Mayank Kumar Shyam is the son of the 
famous painter Jangarh Singh Shyam 
(1960s–2001). Mayank’s work was 
exhibited for the first time in Calcutta 
when he was nineteen years old. Mayank 
is one of the rare Gond painters whose 
art is not exclusively linked to his local 
culture. His work comprises aspects of 
innovation and Gond tradition. Produced 
on paper and canvas, with forms based 
on geometric patterns, it expresses his 
personal vision of the world. Many of 
his works on paper are of insects, while 
spiders are omnipresent. The symmetry 
of their bodies contributes to creating 
perfect, mirror-image forms, the apparent 
order of which is threatened poetically and 
graphically by uncertainty: for example, 
the body of a spider that extends to form 
two lizard tails, one rising from the top of 
the body, the other hanging downwards, 
with the two opposed like the printed 
images on playing cards. Similarities 
exist with the drawings of M.C. Escher, in 
which optical illusions are created through 
playing with perspective. The grounds 
of Mayank’s works, which he creates 
using a Rotring pen, are patterned with 
hatched lines and dots and symbolize the 
air or water, or dreams and night. Another 
recurrent motif in his oeuvre is that of the 
tree. The banyan is an Indian species 
from the family of fig trees that can grow 
into a giant with roots seeking deep 
soil. They are often found in Mayank’s 
drawings. His trees have breasts and 
a female sex apparently formed by the 
fork of two young branches, and there 
is also a certain sexual element present 
in the rounded endings of the branches. 
Perhaps drops of milk or sperm, they hang 
in space like Ernesto Neto’s fabric tubes 
filled with spice. Mayank’s work is highly 
promising. 

MAYANK KUMAR SHYAM 2009 MOTHER TORTOISE ENCRE SUR TOILE 151X104CM COLLECTION G. BLOCH-CHAMPFORT PARIS

SHINE SHIVAN
BORN IN 1981 IN KERALA

Sperm Weaver was a promising  rst
solo show for Shine Shivan. Five clusters 
of provocative works made in 2009, all
of which toy with traditional notions of 
masculine identity,  lled the cavernous 
warehouse space. Leaving the chaotic 
street outside, one found a cool, dark 
interior and a dream world of gender
play, manifested in a diverse array of 
sculptures, photographs and video. 
Shivan explicitly appropriated a female 
role with his in situ construction of two 
11-foot-tall dung towers (these traditional 
rural forms are customarily built in India 
only by women); he does the same
in his fabrication techniques, which 
include crocheting, weaving and sewing. 
While the actions and processes may
be feminine, the forms most often refer
to male genitalia and male sexuality: 
feminizing the masculine, he also does
the reverse. Notwithstanding the strength 
of Shivan’s video and photographic
work, the most innovative pieces on view 
were sculptures hanging on the walls.
Just inside the entrance was Empty 
Spaces between Desire and Fantasy, an 
arrangement of lozenge-shaped forms 
handcrafted from dried thorns, gourds, 
pumpkins and cloth, and stitched together 
with thread. Bristling threateningly, these 
ingeniously crafted shapes invite close 
scrutiny. Even more labor intensive
is Used Dicks; its dangling forms are 
made from real bird nests fastidiously 
covered with a woven layer of Shivan’s 
mother’s hair. Shivan casts a wide net of 
references: to mythology, to earthworks, to 
fellow Indian artists Tejal Shah and Sheela 
Gowda, certainly, and maybe to American 
artists Petah Coyne and Harmony 
Hammond as well. With his formal 
ingenuity and charged subject matter, 
Shivan will be a compelling artist to follow. 
By Susan Hapgood Art in America march 
2010.





TANTRA PAINTINGS
GUJARAT AND RAJASTHAN

The abstract tantric paintings of 
Rajasthan, above all, meditation supports, 
are in fact wonders of shapes and colors. 
Bright, simple and extraordinarily present, 
they were also part of Magiciens de la 
terre and later conquered lovers across 
the Atlantic, especially at the Drawing 
Center in New York in 2004. While they 
invoke the highly symbolic cosmology 
of Hindu Tantra, these contemporary, 
anonymous paintings from Rajasthan 
are unlike the more familiar strands 
of Tantric Art. The progeny of hand-
written, illustrated religious treatises 
from the 17th century, copied over 
many generations, these paintings have 
evolved into a distinct visual lexicon 
used to awaken heightened states 
of consciousness. Made in tempera, 
gouache, and watercolor on salvaged 
paper, they are pinned to the wall for 
use in private meditation. Possessing 
uncanny affinities with a range of 20th 
century abstract art, the paintings also 
have a vibratory beauty that inspires 
acute attention even in the uninitiated. 
True to the tantric spirit, it seems that 
the precise meaning and symbolism of 
the designs is not fixed. However, some 
general guidelines were codified long 
ago and transcend this specific tradition, 
and so are readily recognizable: for 
example, ovoids represent linga (hence 
Shiva), spirals give a form to energy, any 
set of three can depict the three gunas, 
and the colour blue symbolizes the pure 
sky of consciousness which contains all 
phenomena and experience.
From Tantra Song by Franck André 
Jamme Publisher Siglio Los Angeles 2011

TUSHAR & MAYUR VAYEDA, 
MAHARASHTRA 

Tushar and Mayur Vayeda are two 
brothers born in the Warli tribe, one in 
1987 the other in 1992. Their grandfather 
founded the first school in their village 
of Ganjad (Maharashtra, India) and their 
mother is a teacher. Both have advanced 
education in Mumbai, one in the field of 
management, the other in multi-media. 
After completing their studies, the two 
brothers have decided to leave the 
megacity to return to their homeland and 
participate in the vitalization of their own 
culture. They started drawing again like 
they did daily with the other children of the 
village. Their artistic approach leads them 
to devote the majority of their time 
to producing painted walls for NGOs in 
school environments in India, but also in 
Tibet and Japan. At the same time, they 
take advantage from the fact that their 
family owns land to rehabilitate traditional 
habitats and develop organic farming. 
Their drawings retain this fineness and 
sensitivity of the most beautiful Warli 
works. They renew the represented 
subjects by drawing on the popular 
stories told to them by their mother, but 
also on art history. The art of miniature, 
their interest in Tibetan culture, their 
questioning on our world give to their art 
the magnificent paradox of being at the 
same time completely on the tradition and 
fully in the current debates, mainly the 
relation of man to nature.

T. VENKANNA
BORN IN 1980 IN GUJARAT

T. Venkanna is the youngest artist in
The Empire Strikes Back exhibition at 
the Saatchi Gallery in London in 2008. 
For this exhibition he revisits two large 
paintings of Le Douanier Rousseau. The 
naïve and fantastic world of Le Douanier 
Rousseau was so little related to the 
plastic researches of his contemporaries 
that his art was long misunderstood. 
Venkanna is interested in the question 
of temporality. By revisiting the last work 
painted by Rousseau (Le rêve, 1910), 
Venkanna represents himself in the place 
of a naked woman and brings up the 
problem of gender representation. India 
is known for its temples of Khajuraho, 
an eroticism that no other religion has 
dared to represent. Yet modern India, 
in its regions or through the pressure of 
the religious extremisms, has certainly 
become the most prude of the major 
democracies. Thus one of the great 
modern painters, M. F. Husain, had 
to go into exile (ironically in Dubai) for 
having represented naked Hindu deities. 
A young artist from the Baroda School, 
from which Venkanna comes, was 
molested, expelled from school, and sued 
for obscene representation of Christ. 
Venkanna’s work frees itself from these 
prohibitions. It tracks down his fantasies, 
the most unbridled sexual fantasy 
pushing exaggeration to burlesque. What 
seduces beyond these jokes is the plastic 
sensitivity, the artistic quality, the constant 
inventiveness of this work. His fragility and 
his self-confidence amaze us like that of 
the tightrope walker. His art seduces us in 
what it summons the unstable strength of 
the great works. In the paintings exhibited 
at the Manoir de Martigny, Hieronymus 
Bosch’s shadow is omnipresent. The 
violence flirts with the madness. The 
pornography cannibalizes the eroticism.

T. VENKANNA 20118 WATERCOLOR ON PAPER 14x10 CM ARTIST COLLECTION VADODARA





JANGARH SINGH SHYAM, RAM SINGH URVETI





JANGARH SINGH SHYAM



RAM SINGH URVETI



RAM SINGH URVETI



CHANO DEVI





CHANO DEVI





LADOO BAI







BHURI BAI, LADOO BAI



TANTRA PAINTINGS





TANTRA PAINTINGS





T. VENKANNA, SHINE SHIVAN







T. VENKANNA





T. VENKANNA





T. VENKANNA





T. VENKANNA



T. VENKANNA







Cette publication paraît à l’occasion de l’exposition 
Inde qui s’est tenue du 26 mai au 5 août 2018 au 
Manoir de la Ville de Martigny.

Curateur :
Hervé Perdriolle

Direction éditoriale :
Mads Olesen

Textes :
Hervé Perdriolle
Minhaz Madjumar

Traduction :
Lucile Allanche

Lectorat : Laurence Spagolla, Lucile Allanche

Photographes :
Christian Baraja
André Morain
Hervé Perdriolle
Deïdi Von Schaewen
Pierre Schwartz
Annik Wetter

Conception graphique :
Hervé Perdriolle

Impression :
Musumeci, Quart, Italie

Edition 600 ex

ISBN 978-2-9701134-3-0

Le Manoir de la Ville de Martigny
3, rue du Manoir
CH-1920 Martigny
+41(0) 27 721 22 30
manoir@villedemartigny.ch
www.manoir-martigny.ch

This publication appears on the occasion of the 
exhibition India held from May 26 to August 5, 2018 
at the Manoir of the City of Martigny.

Le Manoir de la Ville de Martigny
Mads Olesen (Directeur)
Anne Jean-Richard Largey (Curatrice)
Catherine Touaibi (Communication)
Stéphanie Lugon (Médiation)
Pascal Huser (Secrétariat)
Karim Mourad (Technique)
Laurence Spagolla (Stagiaire)

© Juin 2018 ART-RAY Editions, les artistes, 
les auteurs et le Manoir de la Ville de Martigny

Remerciements / Acknowledgments :

Bhuri Bai, Ladoo Bai, Chano Devi, Pushpa Kumari, 
Jivya Soma Mashe, Shine Shivan, Mayank Kumar 
Shyam, Jangarh Singh Shyam, Ram Singh Urveti, 
Mayur & Tushar Vayeda, T. Venkanna.

Abhay Maskara.

Françoise Adamsbaum, collection agnès b., 
Lucile Allanche, Vincent Bazin, Alain Blanc, Guy 
Bloch-Champfort, Yves Boizel, Geneviève Boteilla, 
Marianne et Jean-Christophe Boureille, Guy Boyer, 
Robert Combas, Antoine de Galbert, Diane et 
Jacques-Antoine de Geffrier, Nathalie Delapalme, 
Pierre-Alexis Dumas, Béatrice de Durfort, Paul 
Emmanuel, Olivier Fau, Fondation Cartier pour 
l’art contemporain, Rui Freire, Véronique Jaeger, 
Frédérique Jaeger, Franck André Jamme, Daniel 
Klein, Mounir Letayf, Denis Moreau, Muriel Nasri, 
Laurent Nebot, Géraldine Papin, Sylvie Perdriolle, 
Patrice Polini, Sidney Tenoudji, Olivier Weil.

Avec le soutien de :
La Ville de Martigny, Loterie Romande, Le Canton 
du Valais, Martigny Boutique-Hôtel, Le Seize, 
Fonds Culturel Sud, RTS Espace2.

TANTRA PAINTING UDAIPUR 2016 UNKNOWN ORIGIN 37X32,2 CM COLLECTION PRIVEE PARIS



T. VENKANNA AND SNEH, MAY 2018, AROLLA VALAIS, SWITZERLAND

BACK COVER:
T. VENKANNA UNTITLED 2018 
WATER COLOR ON RICE PAPER 8X6 IN 
COLLECTION SHINE SHIVAN






