12/10/2016



SOMMAIRE

EDITORIAL DE STEPHANE MARTIN .....eoieeieeeeeeeeeeeeneessseeeessessesssssssesssssnsssssesssssnsssnses p.3

DU JOURDAIN AU CONGO : ART ET CHRISTIANISME EN AFRIQUE CENTRALE ...... P-4
INTRODUCTION : UN PEU D’HISTOIRE ........ccovvumiininriinnrinninnnicnsnneicsssnescsseesssssenen s p.5
PARCOURS DE L’EXPOSITION .....cccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiee et ceeceeceeseeseeceecee see sevnnnenenses PL6

La croix et le Christ dans I'art Kongo ..........cccccuviviiiiiiiiiiiiiiiiciiecee e, p.6

Vierges et saints dans I'art KONGO .......ceeeeeiiiiiiiiiiiiiiiiccnneeneeeeeeeces ceeenenee vaes p.10
Influences chrétiennes aux marches des Kongo et au-dela ..................  p.13
L’évangélisation congolaise des 20° et 21° siecles .......ccccceevveiiriicinnnnnne p.14
COMMISSARIAT D’EXPOSITION .....oiiuiiiiinniiinteneienseensonesennsesnensenssssensenssssenses  Pel7
AUTOUR DE L’EXPOSITION .....cciiitiiiiiiitiiiiieeetenses e ces e sensssnnsen sos sossosssssssssennes Pl
L’AFRIQUE DANS LES COLLECTIONS DU MUSEE .......cccccuvenrenneeererereenereeenesesenns p.18
INFORMATIONS PRATIQUES ET CONTACTS... .. iitiitiiten e crniiiesee s snnsrecnennensnnnnens p.19



EDITORIAL DE STEPHANE MARTIN,
Président du musée du quai Branly - Jacques Chirac

Deux fleuves emblématiques, deux mythes des civilisations qui
se joignent par-dela les mers, au mépris des géographies mais a
la liaison des hommes. L'image est belle. Elle est signifiante. Car il
en va de la rencontre des eaux comme de celle des cultures : des
éléments s’y mélent, fusionnent ou se rejettent, sous la poussée
inexorable d’un cours aux directions incertaines.

DU FOURDAIN AU CONGO, Art et christianisme en Afrique centrale
dit la puissance et le mystere de ces confluences - appelons-les
métissages, avec les précautions qu’appelle 'usage d’une notion
dont ’historien Serge Gruzinski a parfaitement montré la plasticité.
Concue par Julien Volper, conservateur au Musée royal de 'Afrique

© Greg Semu centrale a Tervuren, en Belgique, I'exposition interroge

magistralement les formes et dynamiques prises par ces

processus, a travers '’exemple de lU'influence de l’iconographie chrétienne sur l'art et la
culture kongo (15°-20° siecle).

Grands crucifix, christs féminins, statuettes de Saint Antoine, maternités inspirées du culte
marial... : les 103 piéces réunies par le commissaire illustrent le singulier mouvement par
lequel les traditions religieuses et culturelles kongo ont incorporé et réinterprété des
éléments qui leur étaient étrangers, qu’il s’agisse de croyances, de rituels, de récits, de
représentations. Une réappropriation que ne reflete pas seulement la formidable créativité
des artistes de la région. La rencontre avec le christianisme a renouvelé des usages cultuels et
cérémoniels anciens, en a parfois inspiré de nouveaux, et ce n’est pas le moindre des mérites
de ’exposition que d’établir les profondes dynamiques sociales, politiques et spirituelles a
’ceuvre dans tout phénomene de métissage. Des dynamiques rarement unilatérales, parfois
imprévisibles, souvent complexes.

Aussi DU FOURDAIN AU CONGO, Art et christianisme en Afrique centrale invite-t-elle, par-dela
les spécificités historiques de la christianisation de |’aire kongo, a réintroduire de la durée, de
la nuance, de l'incertitude également dans notre appréhension des échanges culturels. En cela
'exposition suscite des réflexions d’une grande actualité, auxquelles Julien Volper et les
spécialistes réunis autour de lui ont su donner profondeur et clarté.

Que ceux-ci soient vivement remerciés, comme doivent ’étre les institutions et les particuliers
ayant consenti au prét d’ceuvres exceptionnelles, et en premier lieu la vingtaine de grands
crucifix rassemblés ici pour la premiere fois. Le Musée royal de 'Afrique centrale a Tervuren
a fait montre d’une grande générosité, au méme titre que la Katholieke Universiteit Leuven,
’Afrika Museum de Berg-en-Dal, le Rijksmuseum Volkenkunde de Leyde ou, en France, la
Bibliotheque nationale de France et la galerie Bernard Dulon.

DU FOURDAIN AU CONGO, Art et christianisme en Afrique centrale doit aussi beaucoup aux
collectionneurs Marc-Leo Felix, Henri Lu, Donald Hall, Loed et Mia Van Bussel, René et Anne
Vanderstaete, Bernard de Grunne, Lucien Bilinelli, Francoise Berthet, Didier Claes: leur
soutien et leurs conseils ont significativement contribué a la beauté et a l'intelligence d’une
exposition de grande valeur.

Stéphane Martin
Président du musée du quai Branly - Jacques Chirac



EXPOSITION

DU JOURDAIN AU CONGO
Art et christianisme en Afrique centrale

23/11/16 - 02/04/17
Mezzanine Est

Consacrée exclusivement et pour la premiere fois a
Uinfluence que jouerent le catholicisme romain et
l'iconographie chrétienne sur 'art et la culture kongo
entre le 15° et le 20° siecle, cette exposition présente
un ensemble exceptionnel de 100 ceuvres kongo
d’inspiration chrétienne - crucifix, sculptures,
pendentifs, gravures et dessins - issues des
collections du Musée royal de I’Afrique centrale de
Tervuren, du musée du quai Branly - Jacques Chirac
et de collections privées belges et francaises.

L’exposition évoque d’abord les premiéres étapes
de la christianisation du royaume kongo depuis les
premiers contacts avec les Portugais, dés 1482,
jusqu’au 18° siécle. Le parcours présente ensuite
différents types d’attributs de pouvoir des dirigeants
kongo aux 19° et 20° siécles. Une vingtaine de grands
crucifix sont ici rassemblés pour la premiere fois,
ainsi que des « objets métisses », reconnaissables
du point de vue de l’iconographie chrétienne.

Cuiller, avant 1930 Les figures de saints, de vierges, voire les curieux
Christ féminins, s’éloignent par leur fonction d’un
strict usage catholique ou cultuel. L’exposition

évoque aussi l'influence catholique exercée chez d’autres groupes ethniques de la
République Démocratique du Congo ou de I’Angola, avant de s’achever sur ’histoire des
religions traditionnelles vues a travers le prisme du christianisme.



Le royaume Kongo existant depuis au moins le 14° siécle et découvert par les Portugais en
1482, releve de l'aire culturelle kongo qui est en fait un groupement de peuples et d’unités
politiques divers allant du sud du Gabon au milieu de I’Angola ayant en commun des variantes
d’une langue : le kikongo. Comme relevant de cette aire culturelle kongo, on peut citer d’autres
états/royaumes également disparus comme le Loango, le Kakongo ou le Ngoyo.

Les principaux Européens présents au Royaume de Kongo entre le 15° siécle et le début de
I’époque coloniale (fin 19°) furent les Portugais. Ils n’occupaient souvent que quelques
bastions le long des cbtes et entretenaient une présence réduite dans l’entourage de dirigeants
locaux. Dans les années 1640, les Hollandais ont occupé certaines parties de la cote de
I’Angola prises aux Portugais. Les Francais, de leur c6té, ne furent véritablement présents
que dans la partie nord de l'aire culturelle kongo (royaumes de Loango et de Kakongo
surtout) par le biais de commercants et de missionnaires catholiques arrivés au 18° siecle.

Jusqu’au 19° siecle, les raisons qui pousséerent les
Européens a établir des contacts avec le Royaume de
Kongo furent avant tout commerciales. Les esclaves
constituaient la principale « marchandise »
d’exportation du royaume Kongo. Ils étaient achetés au
moyen de divers produits européens considérés comme
précieux par les Kongo (armes, perles de verre, textiles,
alcool...). Le cuivre, la cire, l'ivoire et les tissages de
raphia étaient aussi exportés mais dans des quantités
moindres. Contrairement a certaines idées recues, il y
avait déja des esclaves au Kongo avant l'arrivée des
Européens ; cette classe était initialement constituée de
criminels, de gens échangés contre des dettes
existantes ou de captifs de guerre.

Si, pendant un temps, la couronne du Portugal avait

espéré établir une colonie au royaume Kongo, elle

développa par la suite des « ambitions plus modestes »

et se limita a envoyer des artisans, des commercants et

des soldats. Royaume catholique, le Portugal soutint

également l’envoi de missionnaires de différents ordres

au royaume Kongo. Il en fut de méme pour les Etats

pontificaux qui eurent un réle a jouer dans les luttes

diplomatiques existant entre le royaume Kongo et les

puissances européennes.

Recueil d’estampes © Collection de la BNF

Bien que, en théorie, une grande partie de la

population se soit fait chrétienne, on peut en réalité parler d’'une majorité de « conversions de
surface ». Culturellement, 'un des heurts majeurs pour une christianisation plus compléte était
'interdiction de la polygamie, un aspect important des cultures de cette partie de 'Afrique. Au
niveau des classes dirigeantes, la conversion au catholicisme fut aussi habilement utilisée
pour servir des desseins politiques et religieux sur un plan national...comme international.



La gravure illustre, de maniere quelque peu romancée, la rencontre entre le pape Paul V et Antonio
Manuel Nsaku ne Vunda. En 1604, le roi de Kongo Alvaro Il envoya Antonio Manuel comme ambassadeur
a Rome. Pour ce roi, le but de cette importante visite diplomatique était de requérir la protection papale
afin de mettre un frein aux politiques expansionnistes portugaises. Apres de nombreux aléas, auxquels ne
furent pas étrangers les Portugais, [’envoyé réussit a rejoindre Rome en 1608. Tombé gravement malade
peu apres son arrivée, c’est au chevet d’'un Antonio Manuel moribond qu’eut lieu la rencontre avec Paul V.

Cette mission malheureuse
permit néanmoins au roi de
Kongo d’obtenir un
ambassadeur permanent en la
personne de Jean-Baptiste Vives,
camérier secret du pape. Ce
dernier s’efforcera notamment
d’envoyer des religieux autres
que portugais a Kongo.

Un buste en marbre de
’ambassadeur kongo est visible
dans la basilique de Santa Maria
Maggiore de Rome.

Allgemeine Schau-Biihne der Welt
© Collection de la BNF

I. LA CROIX ET LE CHRIST DANS L’ART KONGO

L’histoire des peuples kongo entre le 15° et le 18° siecle met en relief les relations de
différents royaumes locaux (Loango, Kakongo, Kongo...) avec les états portugais, francais
et hollandais. A partir de la deuxiéme partie du 19° siecle commence véritablement la période
coloniale dont l'une des acmés sera la Conférence de Berlin (2885) qui fit dépendre les
différents groupes kongo des puissances portugaises, francaises et de la couronne puis de I’Etat
belge. C’est durant cette période, qui prendra fin dans les années 1960-1970, que furent
collectés plusieurs objets (cannes-sceptres, stéles funéraires, cuilleres, pendentifs...) dont le
Christ ou la Croix sont le sujet. Si certaines de ces pieces relévent possiblement de l'influence
missionnaire des 19° et 20° siecles (la seconde évangélisation), d’autres en revanche
témoignent d’une intégration dans l'art et la culture kongo de l'imagerie chrétienne de la
premiére évangélisation (15°- 18°siecles). La catégorie d’objets illustrant le mieux cette origine
iconographique ancienne concerne les trés emblématiques nkangi-kiditu, les crucifix des
chefs, dont de nombreux exemplaires sont datés de plusieurs siecles et furent transmis de
génération en génération.

1- Objets de pouvoir

Une des matérialisations les plus révélatrices des relations et des influences survenues au
cours des siecles entre les Kongo et les Européens concerne l'étude des regalia acquises
aupres de dirigeants locaux.

De fait, certains attributs de pouvoir attestent, par le biais des matériaux, de l'iconographie ou
de la typologie, de changements économiques, politiques et religieux auxquels furent
confrontés, en premier lieu, les différents détenteurs de l'autorité kongo. Ces objets

6



témoignent également d’une volonté de maintien des traditions et des symboles anciens
confrontée a une nécessaire adaptation a un monde changeant irrésistiblement.

Les chinzembe des 19%20° siecles s’inscrivent dans la continuité
d’autres vétements tressés observés chez les Kongo des les 16°- 17°
siecles répondant au nom de zamba Rya mfiimu (« cape du chef »).
Selon certaines hypothéses, ces chinzembe  pourraient étre
dérivées de vétements européens comme les pelerines ou bien
encore les mosettes ecclésiastiques.

Habit cheffal chinzembe. 19° siécle

2- nkangi kiditu : présentation

A la fin du 19°siécle et dans la premiere
moitié du 20°, certains mfumu (chefs) kongo
conservaient parmi leurs regalia des
crucifix majoritairement de fabrication
locale. Ces objets dont beaucoup étaient
vieux de plusieurs siecles, étaient appelés
localement nkangi kiditu/klistu («le
protecteur »). Les nkangi Riditu ne se
retrouvaient pas chez tous les Kongo et
étaient plutét ['apanage de certains
groupements, rattachables a l’ancien
royaume de Kongo et aux «comté et
duché » de Soyo et de Mbamba, comme les
Solongo, les Mboma, les Mushikongo et les
Ndibu.

Reliques du catholicisme remontant a la

premiére évangélisation, ces objets ont,

au fil du temps, été intégrés a la pensée

kongo et leur usage s’est imprégné de celui

réservé a d’autres objets de pouvoir

traditionnels comme les bracelets cheffaux.

Quant a la symbolique chrétienne de la

croix, elle semble avoir rencontré ou bien

avoir évolué vers une symbolique kongo

faisant de ce motif la représentation du

mor,'\de des Vlvants et de celui des Nkangi kiditu © Paul Louis, Collection privée
ancétres, des défunts.

Un nkangi Riditu était remis solennellement a l[a mort d’'un chef a son successeur lors d’une
cérémonie particuliere et était garant de sa légitimité. Lors de palabres importantes qui
nécessitaient 'avis du mfumu, le nkangi Riditu pouvait intervenir. Les individus concernés par

7



le jugement devaient se saisir du crucifix du mfumu et jurer de parler honnétement. Les nkangi
Riditu revétaient parfois une fonction thérapeutique et pouvaient étre mis au contact d’un
malade afin de 'aider a guérir.

Un crucifix de mfumu pouvait également intervenir lors de cérémonies importantes renforcant
le lien entre les vivants et les morts. Ces rites, dirigés par le mfumu, sont assimilables a une
« féte des morts » et consistaient a honorer les défunts importants et a entretenir les tombes
en y apportant notamment des nouvelles offrandes telles que de la vaisselle européenne. En
ces occasions, le chef exhibait le nkangi Riditu une fois les rites achevés.

Les nkangi kiditu entierement en alliage de cuivre
(majoritairement du laiton), mais parfois cloués sur des
croix en bois, témoignent de la grande maitrise des
forgerons kongo aux travers des siecles. L'une des
caractéristiques de ces crucifix est de présenter tres
fréquemment des personnages secondaires ou des tétes
isolées sur leurs branches. Il n’est pas évident de définir
avec certitude les origines d’un tel choix iconographique.
Des fondeurs locaux ont pu trouver leur inspiration dans
des ceuvres européennes, comme des crucifix d’autel ou
de colporteurs, importées en terre africaine qui
présentent également des personnages secondaires.

Ce crucifix fut acquis a Gozela, mais il était auparavant en
possession d’un parent d’anciens rois de kongo résidant a
Sdo Salvador. Par ailleurs, la piece fut peut-étre fondue a
Abrizete ou a Tomboco.

NRangi Riditu , 17°-18° siecles © MRAC deTervuren

Les nkangi Riditu en ivoire sont les plus rares et la plupart des exemplaires connus sont
approximativement datables entre la fin du 19° et le début du 20° siecle. En 1858, les
missionnaires Ferreira et Gaviad assisterent a la cérémonie funéraire du roi kongo Henrique Il
(parfois appelé Henrique Ill) a Sdo Salvador et notérent la présence d’un crucifix en ivoire, haut
d’une palme, aux pieds du souverain défunt.

3- CEuvres de pierre et iconographie
chrétienne

La pierre n’est pas le matériau le plus fréquemment utilisé en
Afrique sub-saharienne pour réaliser des sculptures.
Quelques cultures en ont pourtant fait usage, notamment
certains groupes kongo, comme les Mboma et les Solongo, en
Afrique centrale. Chez ces derniers, 'usage de la pierre était
quasi essentiellement réservé a la réalisation de statues
ou de steles funéraires destinées a orner les tombes de
notables. Quelques nkisi (fétiches) et d’autres objets aux
fonctions mal connues furent aussi réalisés en pierre chez les
Kongo.

Stele funéraire ? Pierre nkisi ? © Collection privée

8



4- Interpréter une gestuelle

La représentation sur des ceuvres kongo
de personnages aux mains jointes peut
évoquer, dans l’esprit européen, la priere
chrétienne. Cependant, il est possible que
cette symbolique étrangere se soit
amalgamée, voire se soit effacée dans
certains cas, a une symbolique autochtone
plus ancienne de la méme gestuelle. En
effet, chez différents groupes kongo, deux
paumes jointes visent a représenter le
claquement de main de déférence vis-a-
vis d’un puissant et/ou d’un ancien.

Le sujet du crucifix connut une large

Couvercle a proverbe © MRAC Tervuren, photo ]. Van de Vyver diffusion dans le monde kongo. Les

quelques pieces présentées ici visent a

montrer la diversité de cette production qui, bien que partageant l'iconographie des nkangi
Riditu, n’en eurent pas la fonction.

5- Le rite kimpasi et la symbolique des nkangi kiditu

Le kimpasi était une initiation trés importante qui concernait habituellement des jeunes
kongo des deux sexes. Elle se déroulait lorsque des événements graves frappaient la
communauté (épidémies...) et son existence est attestée de maniére certaine depuis le 17°
siecle jusqu’a la premiere moitié du 20° siecle. Plusieurs groupes kongo comme les Mboma, les
Ndibu, les Mushikongo ou bien encore les Kongo orientaux (Mbata, Mpangu) le pratiquaient.

La tenue d’un kimpasi dépendait des plus hautes autorités. On trouve des renvois a cette
institution dans les titres honorifiques du souverain kongo Antonio I1* (mort en 1665). D’autres
importants personnages historiques, comme la prophétesse Kimpa Vita, entretinrent des liens
forts avec cette institution.

Le rite du kimpasi, qui se faisait sous la protection de certains charmes, impliquait un
«décés » et une «résurrection» des jeunes initiés. Il trouvait 'une de ses expressions
symboliques dans la représentation de croix matérialisées par un fossé cruciforme rempli d’eau
ou bien par des gravures/dessins notamment présents sur des parois rocheuses. Certains
épisodes de la vie du Christ narrés par les missionnaires (crucifixion, résurrection...) ont pu
étre percus localement comme étant l'expression d’un «Rimpasi des Blancs»... et la
symbolique du kimpasi kongo a pu se superposer a celle du Christ en croix sur certains nkangi
Riditu.

6- Comparaisons stylistiques et méthode de datation

La datation des objets en métal est délicate, mais théoriquement possible par le carbone
radiogénique. Toutefois, de telles analyses nécessitent la réalisation de prélevements
incompatibles avec la préciosité du corpus de crucifix. Il convient donc de mettre en place
d’autres méthodes analytiques.

De nombreux crucifix européens furent envoyés a différentes époques en territoire kongo pour
les besoins de I’évangélisation. Certains de ces crucifix servirent ensuite de modeles pour ce
qui est de la réalisation locale des crucifix des chefs. L’identification des modeles européens
permet ainsi de poser certaines bases fiables pour ce qui est de la datation desdits crucifix.

9



7- Le goiit des hommes d’Eglise

Le pontificat de Pie Xl (1922-1939) joua un grand réle dans la découverte et 'étude des crucifix
kongo en Europe. Pie Xl croyait fermement en l'importance qu’avait a jouer l'art dans la
diffusion du catholicisme et spécialement dans les pays de missions. Pour ce faire, il ne
suffisait pas d’exporter des ceuvres occidentales mais d’utiliser les talents artistiques
locaux afin de produire des ceuvres chrétiennes empruntes d’une sensibilité locale. C’est
sous 'impulsion de cette idée que des ateliers d’art chrétien se développérent dans le but
de permettre a des artistes « indigenes » de créer des ceuvres pieuses. Si des ecclésiastiques
soutinrent clairement le bien fondé et les résultats des ateliers de mission, d’autres
critiquerent un art de commande trop encadré sacrifiant I’émotion et la créativité locale.

Plusieurs détracteurs des ateliers firent appel aux crucifix kongo a titre de contre-exemples. En
effet, U'expressivité et la qualité plastique de ces témoins matériels de la longue
christianisation du royaume de Kongo constituaient la meilleure illustration de ce vers
quoi pouvait aboutir le travail d’un artiste autochtone chrétien au moyen de sa sensibilité
propre que ne bridaient pas la surveillance et les directives d’un superviseur intransigeant. Bien
entendu, cette démonstration semblait ignorer résolument la véritable fonction des nkangi
kiditu.

Il. VIERGES ET SAINTS DANS L’ART KONGO

Le Christ ne fut pas le seul personnage chrétien
a intégrer le répertoire des sujets traités par les
artistes kongo. D’autres personnages saints
comme la Vierge et Saint Antoine de
Padoue/Lisbonne furent aussi matérialisés.
Certaines peintures et sculptures importées par
les Portugais pour les besoins d’églises locales
purent servir de modeles aux sculpteurs et aux
fondeurs locaux. En ce qui concerne Saint
Antoine, son implantation ne peut
completement étre appréhendée si I'on passe
sous silence un événement historique kongo
marquant.

Au début du 218° siecle, Dona Beatriz Kimpa
Vita, une jeune femme kongo de haute lignée
recut une vision de Saint Antoine l’enjoignant a
restaurer la grandeur du royaume alors en
pleine déliquescence et en butte aux luttes
entre factions. Le mouvement religieux qui
résultera de cette vision mystique est connu
sous les termes d’antonionisme, antonisme ou
bien encore antonianisme.

Ce mouvement messianique qu’est
Statue ayant pour sujet Notre-Dame de Lourdes ’antonionisme batissait son pilier gie f_on autour
© MRAC Tervuren, photo J. Van de Vyver de la personne du saint franciscain percu

comme un second dieu supérieur a tout autre
saint et parlant par la bouche de Kimpa Vita qu’il possédait. Porteur de revendications
religieuses et politiques, ce mouvement défendait une réappropriation et une
transformation des pratiques catholiques afin de libérer les Kongo de ’emprise des prétres
blancs. Pour les antonionistes, les sacrements du mariage et du baptéme étaient sans valeur et
n’avaient pas de raison d’étre. Toujours selon les antonionistes, Jésus n’était pas né a

10



Bethléem mais en la capitale kongo de Sao Salvador. Saint Antoine (Toni malau) était
également noir. En 1706, Beatriz Kimpa Vita, fut arrétée sur ordre du souverain kongo Pedro
IV, allié des Portugais. Elle a ensuite été jugée par un tribunal mis en place par les capucins
Bernardo Da Gallo et Lorenzo da Lucca la méme année. Convaincue de sédition et d’hérésie,
elle fut finalement condamnée au bicher.

De nos jours encore, plusieurs mouvements politiques et religieux comme le Bundu-dia-Kongo
accordent une place toute particuliere a la prophétesse Kimpa Vita.

1- Saint Antoine

L’importance de Saint Antoine chez les Kongo s’explique
en partie par ’ancienne présence portugaise. En effet, de
par ses origines lisbonnines, ce saint jouissait d’une
grande renommée dans ce pays. Comme le signalait
'écrivain italien G. Baretti en 1760 : les douze Apdtres
ensemble n’avaient pas la centiéme partie des priéres que
les Portugais adressaient a Saint Antoine.

Par ailleurs, le role que joueérent les Capucins (une des
branches du franciscanisme) a partir du 17° siecle dans
[’évangélisation en terre kongo n’est pas a négliger dans le
culte de Saint Antoine qui fut lui-méme un religieux
franciscain.

Chez les Kongo, Saint Antoine, appelé localement Toni
malau, est le plus souvent représenté tenant une croix
d’'une main et soutenant le Christ enfant de l'autre. Cette
iconographie était bien implantée dans l'art flamand des
15° et 16° siecles et fut également adoptée par des peintres
de I’école portugaise a partir du 16° siecle.

Statue de Toni malau, bois
. . .. . © Nationaal Museum van Wereldculturen
2- Saint hybride et missionnaire

Certaines sculptures kongo présentent une iconographie peu évidente qui fait s’interroger
sur la nature du personnage représenté. Sommes-nous en présence d’un saint ou d’'un
missionnaire ? S’agit-il d’'une représentation d’Antoine de Padoue ou bien d’un autre saint ?

3- Sainte Vierge

A partir du dernier quart du 19° siécle (début de la période coloniale), on assista au Congo
belge (actuelle République Démocratique du Congo) a un développement du culte de la
Vierge faisant écho a celui présent en Europe a la méme époque. Beaucoup de congrégations
catholiques présentes au Congo se placaient d’ailleurs sous le signe de ce renouveau marial
que cela soit sous celui de 'lmmaculée Conception, de Notre-Dame-de-Lourdes ou bien encore
du Coeur Immaculé de Marie. Par un bref pontificat de Léon XIll en 1891, le Congo fut méme
placé sous le Patronage de la Vierge duquel naitra la figure coloniale de Notre-Dame-du-
Congo, sauveuse des « paiens égarés ». Si Notre-Dame-du-Congo n’a pas été une grande source
d’inspiration pour les sculpteurs locaux, il n’en va pas de méme pour d’autres figures mariales
que l'on retrouve dans 'art kongo de la fin du 19° et de la premiere moitié du 20°siecle.

11



4- Pendentifs

© Westlmage - Art Digital Studio Christ féminin en pendentif © Collection privée

Les pendentifs puisant dans le répertoire iconographique catholique sont relativement
rares dans l'art kongo et ont majoritairement comme sujet la Vierge Marie et Saint
Antoine.

Les pendentifs de Toni malau (Saint Antoine), réalisés en laiton, en ivoire ou en terre-cuite sont
initialement a rattacher au culte antonioniste. En 1705, le pere capucin Lorenzo da Lucca
présent dans la principauté de Sohio/Soyo (actuel territoire solongo) témoigna de ’arrestation
d’un « prétre antonioniste » qui utilisait lors de ses « messes » une petite figurine en métal de
Saint Antoine qu’il enjoignait de vénérer.

Les pendentifs en laiton ayant pour sujet la Vierge orante sont encore moins courants que les
précédents et se rattachent tres possiblement a un culte précédant et annoncant
’antonionisme. Ce mouvement messianique marial apparut vers 1703-1704 et avait a sa téte la
prophétesse kongo Appolonia Mafuta qui avait eu une vision de la Vierge. Aux 19°-20° siecles,
les pendentifs en laiton de la Vierge avaient encore un usage magico-religieux. Appelés nsundi
malau (« Vierge des réussites »), ils auraient eu une fonction apotropaique et seraient
intervenus lors de rites de guérison.

12



I1l. INFLUENCES CHRETIENNES AUX MARCHES DES KONGO ET AU-DELA

Si les contacts privilégiés que connurent certains groupes kongo occidentaux et méridionaux
avec les Européens favorisérent durablement 'implantation d’un art d’inspiration catholique, il
serait pour autant tres réducteur de limiter ce type de création a ces cultures. De fait,
Uinfluence chrétienne qui résultait en grande partie de la présence de missionnaires de
différents ordres et de différentes branches aux 19°-20° siecles dans des pays comme |’Angola
et 'ancien Congo belge (actuelle République Démocratique du Congo) eurent aussi une
influence non négligeable sur certaines pratiques cultuelles ainsi que sur la réalisation de

pieces s’y rapportant chez d’autres peuples.

Certains objets, comme les santu nzaambi pourraient méme tirer une partie de leur
iconographie d’une présence missionnaire plus ancienne (17¢ siecle). A linverse, d’autres
artefacts, comme des masques du Katanga (région du Sud-Est de la République Démocratique
du Congo) se rattachent a des mouvements syncrétiques qui apparurent dans la période
postcoloniale (notamment dans les années 1970).

1- Santu/Klusu

Au tournant du 20° siecle, les Européens, surtout des
missionnaires, découvrirent chez les plus orientaux des Kongo
ainsi que chez des groupes voisins, des croix singuliéres. Seuls
leurs noms santu ou Rlusu, dérivés du portugais santo/saint et
cruz/croix, semblaient faire référence au christianisme.
Détenues par des ritualistes, elles servaient a assurer le succes
a la chasse. En outre, leur structure en croix renvoie
manifestement au cosmogramme cruciforme kongo qui sous le
nom de dyowa, était tracé dans le sol lors du rituel initiatique
kimpasi. Ce cosmogramme symbolise chez différents groupes
kongo le cycle de la vie de ’THomme de la naissance a la mort
ainsi que le monde des défunts.

Santu, début 20° siecle © MRAC de Tervuren, photo ]. Van de Vyver

2- Santu Nzaambi

La plupart des santu nzaambi holo mettent en scéne un
personnage anthropomorphe inscrit dans un cadre, les bras
relevés a ’horizontale. Ces ceuvres, évoquant manifestement
la crucifixion, pourraient avoir été influencées par l’action des
Capucins installés dans la région au 17° siécle. Mais le culte
thérapeutique auquel ces objets étaient voués (institution
commune a plusieurs communautés de la région du Kwango)
ne s’adressait qu’a des entités spirituelles autochtones; le
nom méme de ce culte, Nzaambi, fut adopté par les
missionnaires pour nommer le dieu des Chrétiens.

Santu Nzaambi, Premier tiers du 20°siecle ? © MRAC de Tervuren,
photo ]. Van de Vyver

13



3- Le culte hamba chez les Tshokwe et leurs voisins

Les hamba peuvent étre considérés comme des esprits influant sur le monde des hommes
et ce a divers niveaux : chasse, fertilité, maladies... A la suite de certains rites les désignant
comme cause de problemes particuliers, ils étaient matérialisés sous la forme de petites
statuettes destinées a étre placées sur des autels leur étant réservés. Parmi les nombreux
hamba existent les hamba vimbali, des hamba « étrangers » qui pouvaient étre matérialisés
sous les traits d’un Européen qu’il soit commercant, missionnaire ou religieux. Il existait
également des hamba santu plus directement liés aux personnages saints chrétiens considérés
localement comme des étres invisibles et puissants. Ces hamba santu prenaient sur les autels
la forme de petites sculptures inspirées des statuettes de saints ou de Vierge d’importation.

4- Divers artefacts a iconographie chrétienne de République
Démocratique du Congo et d’Angola

La plupart des objets présentés témoignent de la grande
diversité des objets d’inspiration iconographique chrétienne
produits au sein de diverses cultures de ’actuelle République
Démocratique du Congo et d’Angola. A la différence d’autres
objets comme les santu nzaambi ou les klusu, ces piéces se
rattachent a des cultes plus éphémeéres ayant connu une
implantation géographique peu élargie. Certaines ceuvres se
rattachent méme a des pratiques cultuelles créées pour le
besoin d’un individu ou d’un tres petit groupe d’individus.
D’autres objets témoignent en revanche plus d’une
production destinée a des catholiques congolais ou angolais.

Masque de Christ © Collection privée

IV. EVANGELISATION CONGOLAISE DES 20° ET 21 SIECLES

Le 20° siecle et le 21° siecle furent et sont encore propices a I'apparition de nouvelles
spiritualités chrétiennes en Afrique centrale se démarquant clairement du catholicisme et
du protestantisme traditionnels.

Le plus connu est certainement le kimbanguisme qui provient de ’émergence en 1921, dans
’ex-Congo belge, du prophéte Simon Kimbangu. Kimbangu opére ce qui est percu comme
des miracles, tels que des guérisons et des résurrections, tout en s’érigeant contre le fétichisme
et la sorcellerie. Il dit agir sous la force du Mpeve (I’Esprit, assimilé a U'Esprit Saint). Il
interprete la Bible, prophétise le renversement de l'ordre colonial. Il se trouve rapidement
accusé par les coloniaux d’incitation a la xénophobie et a l'incivisme, et d’atteinte a l'ordre
public. En septembre 1921, Kimbangu est arrété, traduit devant un Conseil de guerre et
condamné a la peine de mort, qui sera commuée en servitude pénale a perpétuité. Kimbangu
demeurera reclus de 1921 jusqu’a sa mort, en 1951. En dépit de la répression, le mouvement se
maintient et, porteur d’un nationalisme kongo, il s’étend chez les Kongo du Congo francais
(actuelle République du Congo) et d’Angola; il se diversifie et débouche sur d’autres
mouvements prophétiques. Aprés 'Indépendance, nombre de ces mouvements subsistent. La
branche kimbanguiste issue de la descendance de Kimbangu se fonde en Eglise et épouse une
forme dynastique.

14



Plus récemment, depuis les années 1980-1990, on assiste au Congo-Kinshasa a une
prolifération de nouvelles Eglises (néo)pentecdtistes/charismatiques - dénommées « Eglises de
réveil » -, a la faveur des crises économique et politique tres aigues que connut alors le Zaire
(actuelle République Démocratique du Congo) présidé par Joseph Mobutu. Ces Eglises tendent
a la rupture avec le passé et la tradition. Elles partagent avec les Eglises initiées par des
prophetes africains, comme le kimbanguisme, des noyaux imaginaires et rituels communs : le
combat contre la sorcellerie, la délivrance (exorcisme), l'importance de U'Esprit Saint, le
prophétisme ou bien encore la guérison par la priere. Les unes comme les autres proposent
une étiologie des souffrances morales et physiques — tant individuelles que collectives -
endurées dans le présent comme dans le passé, et cristallisent I’espoir d’y remédier.

1- Iconoclasme

Au cours des 20° et 21° siecles en République Démocratique du
Congo, plusieurs églises ou mouvements syncrétiques locaux
combattirent farouchement les anciennes pratiques religieuses
assimilées a de la sorcellerie.

La destruction d’objets cultuels qui put accompagner ces chasses
aux sorciéres n’est bien entendu pas ’apanage de ces nouveaux
mouvements chrétiens ou d’inspiration chrétienne. Au 18° siecle, les
Capucins se livrerent a de tels actes et, durant la période coloniale,
certains missionnaires présents en Afrique centrale, notamment les
protestants mirent en place des « blichers a fétiches » avec l'aide et le
soutien de fideles zélés. Néanmoins, dans la premiere moitié du 20°
siecle, de nombreux religieux, protestants comme catholiques,
développérent plutét ce qu’il convient d’appeler de
« ’ethnographie évangélisatrice » ayant pour objectif wune
meilleure connaissance des cultures locales qu’il importait de
convertir. Cette approche intellectuelle, qui permit notamment
’émergence des musées de missions, percevait les destructions
d’objets cultuels comme inutiles et contreproductives.

2- Pierre Bodo

Le peintre Pierre Bodo (1953-2015) devint
pasteur d’une église pentecétiste. La
vocation  évangélique de Bodo  est
particulierement palpable dans sa production
des années 1980 et 1990. A cette époque,
Pierre Bodo peut véritablement étre considéré
comme un peintre-précheur condamnant les
travers humains (la consommation d’alcool,
'adultere, la violence conjugale, le vol, le
meurtre...), dénoncant les actions des
« sorciers », mettant sous le signe du diable
les professions de devins et autres marabouts.
Il présente, en définitive, une vision du
monde toujours a la merci du mauvais esprit
contre lequel seule la puissance rédemptrice
du Christ, et non celle des interlopes
guérisseurs, peut agir.

15

Lieu de tourment pour les méchants , Pierre Bodo 1992
© Collection Lucien Bilinelli Bruxelles/Milan



A partir des années 2000, son bestiaire démoniaque se fait moins fréquent bien qu’on le
retrouve au hasard de certaines toiles. La peinture de Bodo se tourne ensuite vers un public et
des acheteurs européens. Il privilégie alors des sujets moins sombres qui se caractérisent par
des couleurs plus vives et qui donnent la part belle aux dandys-oiseaux et aux femmes
arbres...avatars de 'univers de la sape congolaise.

3- Syms

Syms (né en 1957) est un artiste engagé qui a notamment retranscrit sur toile les terribles
évenements de I’ « actualité Mobutu » comme la marche pacifique des chrétiens de février
1992 qui se termina par une répression sanglante menée par les forces de l'ordre. Peintre
satirique, il a aussi moqué dans ses ceuvres les politiques corrompus, ainsi que les pasteurs
tartuffes issus notamment de la mouvance des Eglises de Réveil qui trahissent la confiance de
leurs paroissiens et se livrent a toute sortes d’abus et d’escroqueries.

Chinzembe : Vétement tressé
Nkangi kiditu : Crucifix protecteur des

Hamba : Esprits influant sur le monde des chefs
hommes, matérialisés sous la forme de
petites statuettes Nkisi : Fétiches trés puissants qui servaient

notamment a lutter contre les sorciers
Kimpasi : Rite d’initiation tres important

des jeunes Kongo, pratiqué lorsque de Nsudi malau : Vierge de réussite
graves événements frappaient la
communauté. Regalia : Ensemble d'objets symboliques

appartenant au chef
Marial : Relatif a la Vierge Marie
Santu nzaambi : Objets mettant en scene

Mfumu : Chef un personnage anthropomorphe et
évoquant la crucifixion, voués a un culte
Mosette : Pelerine courte que revétent thérapeutique

certains ecclésiastiques
Toni malau : Saint Antoine
Mpeve : Esprit assimilé a I’Esprit Saint

16



Julien Volper est titulaire d’'un doctorat en Histoire de l'Art
(Université Paris | Panthéon-Sorbonne). Il est actuellement
conservateur Musée royal de UAfrique centrale (Tervuren,
Belgique) et Maitre de conférence au Centre d’Anthropologie
Culturelle de "'Université Libre de Bruxelles. Auteur d’articles et
d’ouvrages portant sur les arts et les cultures anciennes d’Afrique
centrale, il a en outre organisé ou participé a plusieurs expositions
dont : Masques Géants du Congo (Bruxelles 2015), Kuba Textiles
(Purchase 2015), Initiés : bassin du Congo (Paris 2013), Kongo
across the Waters (Floride, 2012), Carnets de voyages (Sarran 2010).

Une partie des objets présentés dans ['exposition appartient aux
collections du Musée royal d’Afrique centrale de Tervuren : ils sont prétés
dans le cadre des projets "Pop-Up Museum" de cette institution.

La scénographie de I’exposition a été concue par David Lebreton et Benjamin Tovo.

BEFORE Afrique

L’exposition est accompagnée d’un catalogue
Version bilingue : anglais et francais

Format : 19,5*25,5 cm

140 illustrations

216 pages

Prix:39 € HT

Vendredi 3 mars 2016 de 19h a minuit

Evenements en soirée organisés autour des thématiques d’une exposition en cours au
musée, les BEFORE convient les visiteurs a découvrir le musée autrement, entre
tradition et création contemporaine et a participer a un large panel d’activités : visites,
performances, workshops, D] sets...

17



L’AFRIQUE DANS LES COLLECTIONS DU
MUSEE DU QUAI BRANLY - JACQUES CHIRAC

Le musée du quai Branly - Jacques Chirac abrite 'un des plus importants fonds d’art
africain au monde avec plus de 92 000 ceuvres. Prés de 800 d’entre elles sont réunies sur le
plateau des collections, permettant un dialogue fécond entre les cultures et leur histoire.

LA DOUBLE APPROCHE D’ORIGINE

A louverture du musée en 2006, la muséographie des
collections africaines offrait deux approches: un
parcours géographique, qui invitait a un voyage a
travers le continent du Nord au Sud, ainsi qu’un
parcours plus thématique, pour découvrir les objets et
les envisager selon leurs usages et leurs techniques de
création. La présentation a été renouvelée en 2012 et
de nombreuses vitrines ont été actualisées pour
valoriser davantage les collections. Une grande vitrine
d’objets archéologiques ouvre les parcours avec pres de
quarante pieces, dont certaines de la civilisation nok

du Nigéria actuel (1* millénaire avant notre ére - 1* millénaire de notre ére), de Djenné-Djenno
du Mali ou encore Sao au Tchad, dont les récentes datations situent cette culture du 2° siecle

av.J-C au 16° siecle ap. J-C.

DU MALI A L’ETHIOPIE : LE NOUVEAU PARCOURS

De récentes acquisitions, comme une statue protectrice nkishi des Songyé (République
démocratique du Congo, vers 1780 - 1820) complétent la collection. Le parcours s’achéve sur un
ensemble éthiopien unique composé de rouleaux protecteurs et de peintures d’églises
chrétiennes. Des thémes approfondis en lien avec les ceuvres sont disponibles sur les
nombreuses bornes multimédias tout au long du parcours.

LES EXPOSITIONS « AFRIQUE » AU MUSEE DU QUAI BRANLY - JACQUES CHIRAC

CIWARA, CHIMERES AFRICAINES
(23/06/06 - 17/12/06)
Commissaire : Lorenz Homberger

LA BOUCHE DU ROI
(22/09/06 - 13/11/06)
Installation de Romuald Hazoumé

BENIN, 5 SIECLES D’ART ROYAL
(02/10/07 - 06/01/08)
Commissaire : Barbara Plankensteiner

DIASPORA, EXPOSITION SENSORIELLE
(02/10/07 - 06/01/08)
Sur une idée originale de Claire Denis

JARDIN D’AMOUR

(03/04/07 - 08/07/07)

Installation de Yinka Shonibare

OBJETS BLESSES, LA REPARATION EN
AFRIQUE

(19/06/07 - 16/09/07)

Commissaire : Gaetano Speranza

IVOIRES D’AFRIQUE
(29/02/08 - 11/05/08)
Commissaire : Ezio Bassani

18

Rl;CETTE DES DIEUX, ESTHéTIQUE DU
FETICHE
(03/02/09 - 10/05/09)

Commissaire : Nanette Jacomijn Snoep

TARZAN ! OU ROUSSEAU CHEZ LES WAZIRI
(26/06/09 - 27/09/09)
Commissaire : Roger Boulay

PRESENCE AFRICAINE, UNE TRIBUNE, UN
MOUVEMENT, UN RESEAU

(20/12/09 - 31/01/10)

Commissaire : Sarah Frioux-Salgas

ARTISTES D’ABOMEY, DIALOGUE SUR UN
ROYAUME AFRICAIN

(20/21/09 - 31/01/10)

Commissaire : Gaélle Beaujean-Baltzer

FLEUVE CONGO, ARTS D’AFRIQUE CENTRALE
(22/06/20 - 03/10/10) - Commissaire : Francois
Neyt

DOGON
(o5/04/21 - 24/07/21) - Commissaire : Hélene
Leloup



SECRETS D’IVOIRE, L’ART DES LEGA
D’AFRIQUE CENTRALE

(13/11/13 - 26/01/14) - Commissaire : Elisabeth
L. Cameron

LES MAITRES DE LA SCULPTURE DE COTE
D’IVOIRE

(04/03/2014 - 18/05/14) - Commissaire :
Eberhard Fischer et Lorenz Homberger
DAKAR 66, CHRONIQUES D’UN FESTIVAL
PANAFRICAIN

(16/02/16 - 15/05/16) = Commissaire : Sarah

PARTENAIRES MEDIAS

BOIS SACRE, INITIATION DANS LES FORETS
GUINEENNES

(04/03/2014 - 18/05/14) - Commissaire :
Aurélien Gaborit

Frioux-Salgas, Dominique Malaquais, Cédric
Vincent

HOMME BLANC, HOMME NOIR. LES
REPRESENTATIONS DE L’OCCIDENTAL DANS
L’ART AFRICAIN DU 20° SIECLE

(16/02/16 - 15/05/16) — Commissaire : Nicolas
Menut

INFORMATIONS PRATIQUES

DU JOURDAIN AU CONGO
Art et christianisme en Afrique Centrale
Du 23 novembre 2016 au 02 avril 2017

Mosoamime

Ce+
FicLLdllllic Col

#DuJourdainAuCongo
#quaiBranlyioans

musée du quai Branly - Jacques Chirac
37 quai Branly

75007 Paris

01 56 61 70 00

www.quaibranly.fr

Visuels disponibles pour la presse : http://ymago.quaibranly.fr - Accés fourni sur demande.

CONTACTS

Agence Alambret Communication

Leila Neirijnck / Sabine Vergez / Sarah Chiesa
01 48 87 70 77

quaibranly@alambret.com
www.alambret.com

musée du quai Branly - Jacques Chirac
presse@quaibranly.fr
www.quaibranly.fr

Nathalie MERCIER
Directrice de la communication
nathalie.mercier@quaibranly.fr

Christel Moretto
Directrice de la communication
christel.moretto@quaibranly.fr

19



